
125

УДК 37.015.4           DOI: 10.31249/chel/2025.04.08

Мошняга Е.В., Хуссейн И.
КОНСТРУИРОВАНИЕ НОВОГО ДРУГОГО В ЭДЬЮСКЕЙПЕ.

КОММУНИКАЦИЯ С НЕПОХОЖИМИ ДРУГИМИ:
ЧУЖИМИ И ЧУЖДЫМИÓ

Национальный исследовательский
университет «Высшая школа экономики»,

Россия, Москва, emoshnyaga@hse.ru; ikhussain@edu.hse.ru

Аннотация. В статье рассматривается серия кросс-культурных кейсов,
в которых раскрываются проблемы межкультурного взаимодействия непохожих
Других в образовательном пространстве университета, реализующего междуна-
родные программы и осмысливаемого как глокальный эдьюскейп. На основе ана-
лиза проблемных ситуаций в кейсах предлагаются решения исходя из понимания
того, что успешное взаимодействие участников образовательного процесса как
агентов изменений в эдьюскейпе требует конструирования и со-конструирования
нового и непохожего Другого (Чужого и Чуждого).

Ключевые слова: межкультурная коммуникация; эдьюскейп; непохожий
Другой; Чужой; Чуждый; кросс-культурный кейс.

Получена: 14.05.2025              Принята к печати: 04.08.2025

Ó Мошняга Е.В., Хуссейн И., 2025

mailto:emoshnyaga@hse.ru


Мошняга Е.В., Хуссейн И.

126

Moshnyaga E.V., Hussain I.
Constructing the new “other” in eduscapes.

Communicating with dissimilar others:
strangers and aliensÓ

National Research University “Higher School of Economics”,
Russia, Moscow, emoshnyaga@hse.ru; ikhussain@edu.hse.ru

Abstract. The article examines a series of cross-cultural cases that reveal the
problems of intercultural interaction of dissimilar Others in the educational space of a
university implementing international programs and conceptualized as a glocal eduscape.
Based on the analysis of problem situations in the cases, solutions are proposed based
on the understanding that successful interaction of participants in the educational process
as agents of change in the eduscape requires the construction and co-construction of a new
and dissimilar Other (Stranger and Alien). From Kant to Krupp is considered as a ‘Rus-
sian’ counterpart to Langbehn’s work.

Keywords: intercultural communication; eduscape; dissimilar Other; Stranger;
Alien; cross-cultural case study.

Received: 14.05.2025                                                  Accepted: 04.08.2025

В капле воды – океан!

Мы избрали эпиграфом «В капле воды – океан!», будучи
убежденными, что в каждом нашем кросс-культурном кейсе (кон-
кретной ситуации, имевшей место в реальном времени и в конкрет-
ном месте пересечения культур) раскрываются убеждения, верования
и ценности национальной и/или этнической культуры, вступаю-
щей в коммуникацию с непохожим Другим.

Кросс-культурные кейсы конструируют мозаику культур и
полифонию многоязычных голосов (идей, убеждений, мнений и су-
ждений), которые важно услышать.

Нам представляется, что анализ реальных ситуаций меж-
культурного общения способствует не однонаправленному кон-
струированию, а со-конструированию нового Другого, поскольку
осмысление коммуникации с новым Другим происходит не только
в принимающем сообществе, но и у всех участников мультикуль-
турного коммуникативного процесса.

Ó Moshnyaga E.V., Hussain I., 2025

mailto:emoshnyaga@hse.ru
mailto:ikhussain@edu.hse.ru


Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

127

Новый Другой в эдьюскейпе

Образовательные пространства университетов, реализую-
щих международные программы, получили название глокальных
«эдьюскейпов» [Abdi and Naseem, 2008], следуя «скейп»-подходу к
концептуализации и вербализации глобальных семиотических
пространств, предложенному в 1990-е годы Арджуном Аппадураем
[Appadurai, 1996]. Эдьюскейп понимается как пространство обмена
и непрекращающегося потока идей, мероприятий, программ и ис-
следований, отражающее интернационализацию образовательной
среды [Jung, 2017, р. 19].

В результате постоянно меняющихся тенденций культурной
глобализации в эдьюскейпах обнаруживается обновляющаяся демо-
графия участников, оказывающая существенное влияние на академи-
ческую культуру. В практическом плане это означает, что прини-
мающим мультикультурных иностранцев университетам необходимо
осмысливать и конструировать новый глокализованный образ Дру-
гого Студента (в большинстве случаев непохожего Другого: Чужого
и Чуждого). «Чужой Другой» после некоторого периода адаптации,
обоюдного желания и стремления Своих и Чужих ментально и ком-
муникативно двигаться навстречу друг другу может почувствовать
себя практически Своим, понимающим и принимающим культуру
хозяев, действующим в соответствии с их ожиданиями и ценност-
ными ориентациями, не испытывая при этом особого дискомфорта.
«Чуждый Другой» (с кардинально иной системой верований, убеж-
дений и ценностей) так и останется Чуждым (далеким, странным,
непонятным); общение с ним вызывает взаимный дискомфорт, не-
уверенность, страх и как следствие – избегание контакта.

Ввиду новизны и неоднородности потоков иностранных
студентов университетские сообщества выстраивают коммуника-
цию с Другими иногда интуитивно, иногда стереотипно по анало-
гии с другими Другими (похожими или известными) и зачастую
методом проб и ошибок.

Культурные особенности студентов могут потенциально
создавать и реально создают препятствия, барьеры, напряжение и
конфликты в учебной, околоучебной и внеучебной коммуникации,
фиксируя внимание всех участников образовательного процесса на
различиях, а не на общности. В этой связи возникает необходи-
мость адаптировать содержание и формы преподавания многих
дисциплин, модифицировать совместные научные исследования и



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

128

проекты, корректировать паттерны коммуникации в мультикуль-
турном классе.

Выстраивание эффективной коммуникации с непохожим Дру-
гим в эдьюскейпе видится амбициозной, но крайне важной задачей.

Кросс-культурный кейс как встреча с непохожим Другим

В данном исследовании мы рассматриваем серию кросс-
культурных кейсов – конкретных ситуаций, раскрывающих пробле-
мы коммуникации с непохожим Другим. Все кейсы имели место в
обстановке мультикультурного класса и в условиях мультикультур-
ной образовательной среды эдьюскейпа, поэтому мы называем их
кросс-культурными. Все они убедительно показывают, что в осно-
вании культурных норм и поведенческих ориентиров носителей
культуры лежат убеждения, верования и ценности. Их изучение и
осмысление, адекватная интерпретация и учет в практике межкуль-
турного взаимодействия способны, на наш взгляд, повысить успеш-
ность коммуникации в кросс-культуре глокального эдьюскейпа.

Рассматриваемые в кросс-культурных кейсах коммуникатив-
ные ситуации исследуются нами с позиций разных культур, и это
культуры не близкие друг другу, а – напротив – Чужие и нередко
Чуждые. Исходя из этого нами избран метод дуо-этнографии, то
есть коллаборативный метод исследования, который предполагает
интерпретацию конфликтной ситуации кейса двумя исследователя-
ми, с позиции своих культур – в нашем случае ментально далеких
друг от друга культур России и Пакистана – ведущими диалог по
проблемам коммуникации с непохожим Другим в эдьюскейпе.

Для удобства репрезентации и анализа мы представляем
кейсы под отдельными заголовками. Каждый кейс мы завершаем
вопросами и даем дуо-этнографические комментарии. Мы исполь-
зуем инициалы Е.М. и И.Х. в тексте, когда ведем речь от лица од-
ного из нас как соавторов.

Молчание как коммуникация?
КЕЙС «Я готова умереть или исчезнуть!»

Тайваньская студентка после неоднократных разъяснений
преподавателя о критерии активности на занятии как элементе
академического контроля, влияющем на итоговую оценку, пред-



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

129

почла получить «ноль», нежели заставить себя дискутировать на-
равне с другими студентами. «Когда я слышу свой голос в классе,
где много других студентов, я чувствую, что могу потерять
сознание!» «Если я понимаю, что ошибаюсь и отвечаю публично
не то, что от меня ожидают, я готова умереть или исчезнуть!»
Студентка предложила преподавателю свой вариант решения во-
проса активности: «Разрешите мне отвечать после занятия? Или
отвечать письменно?».

Следует ли преподавателю идти на компромиссы? Не
нарушится ли в этом случае принцип равенства условий для
всех студентов?

И.Х.: В свете пакистанской культурной ориентации на про-
явление уважения к власти и скромности такое поведение не уди-
вительно. В азиатских культурах (Тайваня или Пакистана) от сту-
дентов часто ожидают, что они будут молчать, пока не почувствуют
уверенность в своем ответе, чтобы сохранить личное достоинство
и не испытать позор. В коллективистских культурах, где очень
важно не терять лицо, студенты проявляют большую обеспокоен-
ность сохранением лица, чаще испытывают смущение и стыд, осо-
бенно перед преподавателями и другими студентами. В подобных
ситуациях важнее стремиться к взаимопониманию, нежели на-
стаивать на полной приверженности формальным требованиям.
Преподавателю необходимо использовать приемлемые подходы к
обучению. Например, разрешать студенту давать письменные
комментарии или вовлекать его в небольшие группы, работа в ко-
торых ему психологически комфортнее, нежели в большом муль-
тикультурном классе. В то же время студент должен понимать, что
активность на занятии является частью процесса обучения, осо-
бенно в кросс-культурных ситуациях в условиях мультикультур-
ного класса. Студенту необходимо преодолеть свой уровень ком-
форта, но при этом сохранить свою идентичность, чтобы иметь
возможность эффективно включиться в новую академическую
среду и добиться в ней успеха.

Е.М.: Во многих культурах известны такие трактовки мол-
чания, как уважение, тактичное несогласие или признание вины.
При этом в коммуникации с непохожими Другими молчание мо-
жет быть интерпретировано достаточно ограниченным перечнем
вариантов значений, что является следствием этноцентристского
мышления носителей культур при трактовании символов и знаков
в коммуникации. Поэтому в кросс-культурном контексте молчание



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

130

работает не в пользу коммуниканта, который его использует, осо-
бенно если коммуникация происходит в условиях формальных от-
ношений и правил, как, например, в учебном процессе. Молчанию
студента на занятии может быть дано самое поверхностное объяс-
нение: «не готов», «не умеет», «не может», «не заинтересован»,
ибо с академическими правилами и требованиями университета
ознакомлены все студенты, зачисленные на программу. Кроме того,
распространено мнение, что когда от человека ожидается принятие
решения или активное участие, молчание, скорее, считается не-
вежливой тактикой или проявлением нежелания сотрудничать.

Однако в случае с азиатскими студентами в мультикультур-
ном классе важно помнить, что их культура – высококонтекстная и
реактивная. Если в низкоконтекстных культурах молчание должно
быть объяснено коммуникантами в ходе диалога понятным и не-
двусмысленным образом, то в высококонтекстных культурах смыслы
молчания интерпретируются собеседниками исходя из контекста, и
считается неуважительным объяснять значение своего молчания.
Помимо этого, азиатские культуры относятся к реактивным, то
есть слушающим культурам, представители которых «запрограм-
мированы» на то, чтобы внимательно и уважительно слушать, а не
оперативно и активно высказываться.

В то же время в условиях кросс-культуры от всех участни-
ков коммуникации ожидается понимание необходимости проявле-
ния высокой степени эксплицитности. Отнесем такое понимание и
поведение к межкультурной компетентности, которая сформиро-
вана далеко не у всех студентов мультикультурного класса. Как
считает Ольга Леонтович, в отличие от ситуаций общения внутри
своей культуры, где велика роль имплицитности, в межкультур-
ном взаимодействии нельзя полагаться на невысказанную (подра-
зумеваемую) информацию из-за различий в фоновых знаниях и
пресуппозициях [Леонтович, 2007, с. 341].

В ситуациях общения со студентами из Азии альтернатив-
ные формы их активности на занятии видятся приемлемыми. На-
пример, письменные ответы или индивидуальные задания с от-
правкой результатов на цифровые платформы с общим доступом
для всех участников курса или семинара. Электронные форматы
учебного процесса доказали свою успешность в период пандемии:
в цифровой среде азиатские студенты демонстрировали высокую
активность, используя чат-бокс как инструмент коммуникации и
совместной работы на учебных мероприятиях. Иными словами,



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

131

персонализация обучения и гибридные формы контроля могут
быть эффективными в мультикультурном классе.

Репутация или сохранение лица
КЕЙС «Я продемонстрировала непочтительность»

Студентка по обмену из Японии после нескольких занятий в
проектном семинаре, который выбрала сама, перестала его посе-
щать. Она написала письмо преподавателю, в котором объяснила,
что не выполнила в срок задание как элемент академического кон-
троля, и это не позволило ей продолжить участие в семинаре. «Вы
потратили на меня много своего драгоценного времени, объясняя,
как следует выполнить задание, а я продемонстрировала непочти-
тельность, безответственность, неисполнительность, лень, не-
благонадежность!»

Как следует поступить преподавателю в ответ на такое
самоуничижительное признание?

Тайваньская студентка поделилась похожим страхом:
«Если я не выполнила задание в срок, я предпочту не прийти на
занятие, нежели терять лицо публично, объясняя, почему я его не
выполнила!»

И.Х.: Кейс демонстрирует яркие культурные различия в убе-
ждениях относительно ответственности, стыда и групповой гармо-
нии. Большинство восточноазиатских культур, таких как культура
Японии, ценят ненанесение вреда чести других людей и поддер-
жание групповой гармонии путем избегания поведения, которое
может рассматриваться как неуважительное. С точки зрения сту-
дентки, отсутствие исполнительности с ее стороны показало ее
неуважение к профессору, поставило под угрозу его личную честь
и нарушило синергию. В японской культуре бегство из такой си-
туации видится более достойным действием, нежели оспаривание
решения или попытка оправдания. Для преподавателя было бы
разумным постараться справиться с ситуацией с позиции эмпатии,
основанной на поощрении, а не обвинении.

Е.М.: Этот кейс – о вежливости, сохранении лица и прояв-
лении особой японской почтительности (honorifics) – рассматри-
вался в исследовании, посвященном трансформации коммуника-
тивной личности в цифровом мультикультурном пространстве
[Мошняга, 2022, с. 41]. Вежливость – самый, казалось бы, неслож-
ный и интуитивно доступный для понимания кодекс поведения.



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

132

Вежливость представляется культурной универсалией, прочиты-
ваемой исходя из ситуации и невербального поведения (позы, жеста,
взгляда) партнера по коммуникации даже в случае невозможности
выразить вежливость вербально. Однако в кросс-культуре, в усло-
виях глубоких межкультурных различий, вежливость принимает
настолько разные и далекие от универсальности формы выраже-
ния, что не всегда адекватно интерпретируется представителями
других культур как вежливость. Такими примерами могут быть:
молчание как вежливость; избегание прямого зрительного контакта
как вежливость; исчезновение / уход / бегство из ситуации общения
без объяснения причин как вежливость. В коммуникации с восточ-
ноазиатскими культурами вежливость – это не тривиально ожи-
даемое вежливое слово просьбы, благодарности, приветствия или
извинения, а сложно переживаемая и сюжетно проигрываемая си-
туация как стратегия сохранения лица, то есть Своей репутации и
репутации Другого в глазах друг друга и окружающих. Следует
признать, что неготовность и/или неумение адекватно реагировать
на «чужие» формы вежливости создает стойкое ощущение выпа-
дения из привычной когнитивной рамки, экзистенциальной неопре-
деленности и отчасти потерянности, что для преподавателя в усло-
виях кросс-культуры вопрос его недостаточной межкультурной
компетентности.

Гуаньси по-вьетнамски?
КЕЙС «Я приготовила это своими руками для Вас!»

Вьетнамская студентка ближе к завершению программы стала
приносить научному руководителю своей магистерской диссерта-
ции маленькие подарки-угощения в красивых упаковках, предвос-
хищая их вручение словами: «Я приготовила это своими руками
для Вас! Это блюдо по рецепту нашей вьетнамской кухни! Попро-
буйте!».

Может ли угощение интерпретироваться как взятка?
Не угрожают ли угощения-подарки имиджу преподавателя и
студентки, учитывая, что в восточноазиатской культуре со-
хранение и поддержание лица как своего, так и партнера по
коммуникации имеют первостепенное значение?

И.Х.: В контексте кросс-культуры ситуация видится дели-
катной и неоднозначной. Однако если рассматривать ее с точки
зрения азиатских культурных ценностей, то подарки как знак



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

133

благодарности – это часть давних традиций и обычаев. Я вырос
в пакистанской культуре и связываю символическое значение еды
с выражением доброты и заботы. В данном кейсе угощения явля-
ются знаком уважения, а не средством взаимовыгодного обмена.
Действия вьетнамской студентки, приносившей традиционную
домашнюю еду своему научному руководителю, следует понимать
как демонстрацию благодарности, открытости и дружелюбия, а не
как взятку. Еда – типичный способ признательности, который
практикуется в большинстве азиатских культур, в том числе таких,
как вьетнамская и пакистанская. А личные усилия студентки по
приготовлению блюд придали им дополнительные ценностные
смыслы старания, внимания и честности. Такой поступок следует
интерпретировать не как этическое нарушение, а как межкультур-
ную признательность.

Однако интерпретация смыслов может усложниться в уни-
верситетском контексте. В западных и российских учебных заве-
дениях, которые имеют более бюрократическую структуру и систему
отношений, подарок или угощение, врученные научному руково-
дителю диссертации, могут вызвать этическую озабоченность и не-
понимание, создать угрозу потери лица и преподавателя, и студента.

Решением в подобных ситуациях этической неопределенности
должно стать развитие культурной осведомленности с обеих сто-
рон, которое улучшит взаимопонимание и уважение.

Е.М.: С одной стороны, демонстрация открытости, друже-
любия, а также стремления поделиться элементами своей культуры,
к тому же в виде собственноручно приготовленного национального
угощения как выражения заботы и внимания, – добрый знак и
вклад в межкультурный диалог. С другой стороны, это знак благо-
дарности за образовательный результат – научное руководство,
рекомендации и помощь в проведении исследования. Однако есть
и третья сторона: учитывая статусную иерархию, отношения вла-
сти и зависимости, маленькие подарки накануне итоговой аттеста-
ции могут восприниматься как взятка, подстраховка результата в
связи с приближающейся государственной аттестацией (защитой
диссертации), целенаправленное формирование личной благо-
склонности руководителя на основе неформальных отношений.

Попытаемся понять, можно ли объяснить действия вьетнам-
ской студентки приверженностью культурной традиции «гуаньси»
(guanxi) – «коллективной ментальной программе» заботы о других,



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

134

из которой проистекают отношения эмоциональной привязанно-
сти, услужливой взаимности и межличностного доверия.

Ричард Льюис отмечает, что гуаньси, практикуемое во мно-
гих конфуцианских культурах, понимается как социальная инве-
стиция, важный элемент выстраивания позитивных личных отно-
шений, не рассматривается как взятка, является актом интуиции, а
не корысти [Lewis, 2003, p. 181]. Однако в работах современных
вьетнамских исследователей, например в публикациях Б. Нгуена,
представлены доводы в пользу того, что «гуаньси по-вьетнамски»
(quanhe) – это история о коммерциализации отношений между
людьми. Это квазисемейные отношения, распространяемые на не-
родственные связи, которые переносятся в сферу бизнеса и других
деловых контактов, имеют важное значение для создания доверия
между людьми, позволяющего успешно извлекать социальный ка-
питал из своих социальных связей [Nguen, 2022, p. 586].

Таким образом, остается открытым вопрос, совершается ли
акт гуаньси как традиционная интуитивная практика почитания и
заботы без корыстных намерений или же она трансформировалась
сегодня в прагматический акт получения привилегий и преиму-
ществ или, как минимум, закрепления канала коммуникации на
будущее. При этом очевидно необходимым шагом в повышении
межкультурной осведомленности представляется «межкультурный
консалтинг» (круглый стол, например), в ходе которого участники
коммуникативных актов и событий этического характера разъяс-
няют правила и нормы со своих культурных позиций.

Улыбка как обман
КЕЙС «Вы же мне улыбались!»

Студент из Гамбии выразил преподавателю претензию, вы-
званную недовольством оценкой, полученной им по результатам освое-
ния курса: «Вы же улыбались нам на всех занятиях, и мне тоже, разве
нет? Но затем поставили мне невысокий балл. Как так?»

Улыбка была интерпретирована как обещание высокой
оценки. Должен ли преподаватель извиняться за непреднаме-
ренное введение в заблуждение?

И.Х.: Кейс раскрывает связь языка тела, культурных стан-
дартов и адекватного восприятия сигналов дружелюбности. Улыбка
в гамбийском и других африканских обществах может подразуме-
вать одобрение, симпатию, хорошие отношения с партнером по



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

135

коммуникации. Когда преподаватель улыбается студенту на заня-
тиях, это может быть воспринято им как демонстрация поддержки,
поощрения или признания качества его работы. Однако во многих
образовательных системах, например в западных или российских
университетах, дружелюбие преподавателя на лекциях или семи-
нарах редко коррелирует с методами и результатами оценивания
выполненных заданий и ответов на экзаменах.

Итоговые оценки обычно рассчитываются в соответствии с
установленными критериями независимо от того, как сам препода-
ватель может относиться к студенту. В Пакистане, например, при-
ветливость преподавателя можно рассматривать только как надежду
на успех студента. Однако гамбийский студент перенес традицию
улыбаться из своей культуры в чужую и незнакомую ему среду и
потому ошибочно принял позитивный подход преподавателя в классе
за академическую оценку.

Е.М.: Улыбка бывает автоматической, являясь естественной
реакцией на некий социально обусловленный стимул, именно та-
кая улыбка считается искренней и известна как «улыбка Дюшена»,
когда улыбаются не только губами, но и глазами. Но улыбка мо-
жет быть также социально-ролевой – результатом социализации и
инкультурации (культурного научения) – и использоваться как
стратегия коммуникации. Функции улыбки как коммуникативной
стратегии самые разнообразные: трансляция знаков доброжела-
тельности, вежливости, мотивации, поддержки, сочувствия, одоб-
рения, симпатии.

В условиях кросс-культуры интерпретация смыслов, переда-
ваемых улыбкой, затруднена или осуществляется с погрешностями
и ошибками. В некоторых культурах (например, в России), если вы
улыбаетесь, вас могут спросить: «Что-то случилось?». В некото-
рых других культурах (например, в США), если вы НЕ улыбаетесь,
вам могут задать тот же вопрос: «Что-то случилось?».

В российских социокультурных реалиях, понимая, что «рус-
ская улыбка» не автоматическая, а всегда ситуативно обусловлен-
ная (должны быть ясные и обоснованные причины для того, чтобы
улыбаться), те, кто регулярно взаимодействует с иностранными
коммуникантами, контролируют свое выражение лица, дабы от-
сутствие улыбки не было интерпретировано негативно. В россий-
ском социуме часто говорят о неискренней или фальшивой улыбке
американцев, но при этом не учитывают, что иностранцы сразу
обращают внимание на русскую неулыбчивость, прочитывая ее



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

136

как сигнал проблемы, знак недовольства или очевидный признак
угрюмого характера русских.

Еще 25 лет назад в своей книге «Язык и межкультурная
коммуникация» Светлана Тер-Минасова писала о русской улыбке,
а точнее о ее отсутствии: «Одна из странных особенностей пред-
ставителей русской культуры в глазах Запада – это мрачность, не-
приветливость, отсутствие улыбки» [Тер-Минасова, 2000, с. 187].
С тех пор мало что изменилось. И сегодня наши иностранные сту-
денты задают тот же вопрос: «Почему русские не улыбаются?». А мы
им отвечаем: «И вы не улыбайтесь незнакомцам. Это может
быть неправильно истолковано!».

Улыбка преподавателя на занятиях вызвала у студента лож-
ное представление о его личном успехе и была интерпретирована
как сигнал подтверждения высокого балла за курс именно потому,
что студент освоил специфику русской улыбки. Она не бывает без
причины, она всегда имеет основание.

Представляется очевидным, что курс по кросс-культурной и
межкультурной коммуникации с акцентом на специфике невер-
бального общения с русскими должен быть обязательным для изу-
чения всеми иностранными студентами, приезжающими на обуче-
ние в Россию.

Мир мусульманина в эдьюскейпе
КЕЙС «Нам нужна молельная комната!»

Студенты из мусульманских стран обратились к руководи-
телям образовательной программы с просьбой: «Нам нужна мо-
лельная комната!». Студенты объяснили, что, совершая намаз или
салят, они испытывают неудобства, так как вынуждены искать
места для моления, и зачастую это места, неприемлемые для мо-
литв (у лифта, в туалете, за лестничным пролетом, в пустой ауди-
тории). Ситуации моления психологически сложны не только для
студентов-мусульман, но и для окружающих (преподавателей, ад-
министраторов, студентов-немусульман) с точки зрения поведения
и коммуникации.

Как эта проблема может быть адекватно разрешена,
учитывая, что российский университет – светское учрежде-
ние?

И.Х.: Действительно, студенты-мусульмане должны ежедневно
пять раз в день (сунниты) или три раза в день (шииты) исполнять



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

137

ритуальную молитву. Это долг и потребность выражать нашу ис-
креннюю благодарность и покорность Аллаху. Время молитвы не
фиксировано: есть существенная разница в зависимости от зимнего
и летнего времени, так как молитвенное время напрямую опреде-
ляется часами восхода и захода солнца. Для суннитов пропустить
молитву страшнее опоздания на семинары. При этом шииты могут
более гибко определять время молитвы, чтобы не нарушать режим
учебных занятий и следовать расписанию вплоть до того, что
можно пропустить молитву и компенсировать пропущенное на
следующий день. В этом смысле сунниты – более строгие мусуль-
мане, нежели шииты.

Я был воспитан в образовательной среде, где религия явля-
ется частью жизни. Включение религиозных практик в академиче-
скую культуру эдьюскейпа не означает религиозное доминирова-
ния той или иной конфессии, а, скорее, отвечает разнообразным
потребностям мирового академического сообщества. Удовлетво-
рение религиозных потребностей – это повседневная практика в уни-
верситетах и колледжах таких южноазиатских стран, как Пакистан,
Бангладеш, Афганистан, Индия. Молельные комнаты – обычное
явление, а молитвы – часть жизни кампуса. Студенты слышат азан
(призыв к молитве), и именно в это время в расписании преду-
смотрены перерывы для молитв. Так религиозная жизнь перепле-
тается с академической жизнью.

Наличие молельной комнаты в кампусе российского универ-
ситета могло бы решить проблему выбора места для моления, ко-
торое не нарушало бы святость ритуала молитвы и не мешало бы
другим студентам, преподавателям и сотрудникам в их привычной
деятельности.

Е.М.: В последние несколько лет в российских университе-
тах на международных образовательных программах, особенно
магистерского уровня, заметно выросло количество студентов из
мусульманских стран. Они владеют английским языком как язы-
ком международного образования, они адаптивны, коммуника-
бельны, открыты для общения на любые темы. Однако их миро-
воззренческая (религиозная) идентичность настойчиво проявляется
как в процессе обучения, так и в коммуникации, связанной с орга-
низацией учебного процесса. Для таких студентов молитва как ри-
туал крайне важна для исполнения. На прямой вопрос, связана ли
их вера со страхом (нарушить нормы, не выполнить обязанности



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

138

или не следовать предписаниям), все студенты-мусульмане отве-
чают утвердительно.

Общемировая практика показывает, что университеты, про-
двигающие международные программы, не только имеют на тер-
ритории своих кампусов молельные комнаты, но и на своих офи-
циальных сайтах информируют абитуриентов о возможностях
свободной реализации своих религиозных потребностей и прав.
Поясняется, что наличие таких помещений отражает соблюдение
университетом свобод и прав граждан, уважение культурного разно-
образия, толерантности, а также служит поддержанию межкуль-
турного и межконфессионального диалога. Специфика этих поме-
щений также уточняется. Например, 25 университетов США, в числе
которых университеты Сиэтла, Мичигана, Северной Каролины и
Висконсина, Колумбийский, Стэнфордский и Джорджтаунский уни-
верситеты, указывают наличие мусульманского молельного зала,
межрелигиозного помещения, общей молельной комнаты, поме-
щения для медитации, мультирелигиозного центра, христианской
часовни с помещением для молитв и др. [Mutakabbir, and Nuriddin,
2016, p. 34]. Исследователи отмечают, что кампусы университетов
и колледжей являются пространствами для реализации межкон-
фессиональных и межкультурных инициатив, способствующих
диалогу не только между студентами, преподавателями и сотруд-
никами в кампусе, но и членами местных сообществ, продвигая
идеи гуманности и гармоничного социального взаимодействия
[Mutakabbir, and Nuriddin, 2016, p. 32].

По данным из открытых источников лишь в небольшом ко-
личестве российских вузов были организованы молельные комнаты
для студентов-мусульман. Это Российский исламский университет
Центрального духовного управления мусульман России (РИУ
ЦДУМ), Кабардино-Балкарский государственный университет
(КБГУ), Дагестанский государственный технический университет
(ДГТУ), Чеченский государственный университет им. А.А. Кады-
рова, Военный институт (инженерно-технический) Военной акаде-
мии материально-технического обеспечения им. генерала армии
А.В. Хрулёва, Казанский федеральный университет (КФУ).

Открытие молельных помещений в университете сопряжено
с решением ряда непростых вопросов законодательного, этического,
учебно-организационного и технического характера. Отработан-
ных процедур и положительно зарекомендовавших себя практик
организации молельных комнат в российских вузах пока не



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

139

существует (студенты должны сами договариваться с администра-
цией вуза).

Главным формальным основанием для невозможности орга-
низации молельного помещения в любом российском университете
являются положения Федерального закона от 26.09.1997 № 125-ФЗ
(ред. от 08.08.2024) «О свободе совести и о религиозных объеди-
нениях». В Законе говорится о том, что Российская Федерация как
светское государство обеспечивает светский характер образования
в государственных и муниципальных образовательных организа-
циях. Религиозные обряды и церемонии могут проводиться в зда-
ниях, строениях религиозного назначения, расположенных на тер-
риториях образовательных организаций, а также в помещениях
образовательных организаций, исторически используемых для про-
ведения религиозных обрядов [см. ст. 4 и ст. 16 № 125-ФЗ]. Иными
словами, ритуалы молитв не запрещены, но могут исполняться
только в отдельных специальных зданиях и исторических поме-
щениях, если таковые имеются.

Длительность контакта и общее пространство межкультур-
ного взаимодействия способны развить кросс-культурный интеллект
как компетенцию принятия идейных различий. К концу первого
учебного года выход студентов-мусульман с занятия на молитву
уже не воспринимается в мультикультурном классе остро или не-
гативно, не вызывает напряжения с обеих сторон. Эффект новизны
и неожиданности сглажен повседневностью этих практик, уже не
смущает и не страшит. Они теперь – знакомые Чужие и знакомые
Чуждые. Студент-мусульманин смотрит в окно, произносит: «Стем-
нело, я иду молиться», берет коврик и выходит. Это свидетельствует
о том, что отношения доверия успешно выстраиваются.

КЕЙС «Смерть для нас – ценность!»

На семинаре по аксиологической лингвистике при обсуждении
ценностей и антиценностей проявилось онтологически-экзистенциальное
противоречие в бинарном противопоставлении аксиологем ЖИЗНЬ
и СМЕРТЬ. Для российских студентов ЖИЗНЬ как смыслообра-
зующая категория бытия была отнесена к ценностям, а СМЕРТЬ – к
антиценностям. Студент-мусульманин из Афганистана отверг такую
перспективу оценки: «СМЕРТЬ – это ценность, она является нача-
лом новой и вечной жизни, завершением земных испытаний, освобо-
ждением от страданий, умиротворением, а ЖИЗНЬ может быть



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

140

антиценностью, если наполняется недобродетельными деяниями
и грехопадением».

Могут ли подобные межкультурные различия в осмыслении
ценностей и антиценностей разъединить студентов в мульти-
культурном классе, размежевать их на Своих и Чужих (Чуждых)?

И.Х.: С исламской религиозной точки зрения утверждение
студента имеет глубокий сакральный смысл. Учение ислама рас-
сматривает жизнь как небесный дар, обладающий священной цен-
ностью, а смерть служит естественным переходом к вечной загроб-
ной жизни, которую принимают с уважением. Студент имел в виду, что
жизнь дана как испытание от Бога, и если мусульманин живет в со-
ответствии с принципами и учениями ислама, то смерть – это путь,
ведущий к Богу. Для понимания высказанного студентом сужде-
ния необходим религиозный контекст. Будучи мусульманином, я
считаю, что и время, которое мы называем жизнью, и смерть имеют
существенную ценность. В течение жизни мы практикуем нашу веру,
поскольку служим человечеству, стремясь совершать благородные
дела. Значимая цель смерти не подрывает божественное право на жизнь.
Согласно исламскому учению следует уважать жизнь, но в то же время
оставаться духовно готовым к смерти.

Е.М.: Выстраивание бинарных оппозиций по типу «хорошо –
плохо» или «добро – зло» относительно смыслообразующих поня-
тий ценностной картины мира ЖИЗНЬ и СМЕРТЬ шло разными
путями у студентов разных культур. Для студентов, ориентиро-
ванных на секулярную культуру, светское образование и научную
интерпретацию смыслов, очевидна экзистенциональная ценность
человеческой жизни и антиценность ее утраты, осмысление жизни
и смерти как начала и конца. Трактовка жизни и смерти студентами
несветских культур с позиции веры и религиозных убеждений ви-
дится светскими студентами как мифологические сюжеты, что вы-
зывает несогласие и неприятие у религиозных студентов. Поэтому
с позиции аксиологии разное осмысление экзистенциальных цен-
ностей со всей очевидностью разделяет студентов на Своих и Чу-
жих (Чуждых). При этом в прагматической перспективе к вопросу
интерпретации ценностей и антиценностей в культурах следует
подходить дифференцированно и с позиции сфер их реализации:
одни и те же ценности по-разному объективируются в духовной
жизни, в морально-этических принципах взаимоотношений и в по-
вседневном поведении человека.



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

141

КЕЙС «Я родился мусульманином»

Студент из Алжира на семинарах по кросс-культурной и
межкультурной коммуникации при обсуждении проблем иденти-
фикации оспаривал тезис о том, что культурная идентичность че-
ловека – это продукт «коллективного ментального программирова-
ния», результат процессов инкультурации и социализации. «Я родился
мусульманином! Я согласен, что природа создала нас биологиче-
ски, культура создала нас как личностей, но не только культура
сотворена богом (Аллахом), природа также сотворена и контро-
лируется богом (Аллахом). Поэтому ВСЕ в нас от бога!».

Многие студенты-мусульмане поддержали эту позицию.
Студентка из Пакистана привела довод: новорожденному мусуль-
манину шепчут в ухо азан, поэтому даже если после рождения он
оказывается в немусульманской среде и растет, например, в рус-
скоязычной православной семье или в джунглях среди животных,
как Маугли, он все равно остается мусульманином.

Должны ли преподаватели взывать к объективной логике
и настаивать на идее культурной идентичности как резуль-
тата процессов инкультурации и социализации? Если препода-
ватель не разделяет ненаучные взгляды студентов, теряет ли
он авторитет и доверие отстаивающих свои религиозные
убеждения?

И.Х.: Согласно исламским традициям студент представляет
концепцию, в соответствии с которой религиозная идентичность
остается неотъемлемой и подтверждается мусульманскими ри-
туалами начиная с рождения. В этом контексте азан служит цели,
которая состоит в том, чтобы продемонстрировать принадлеж-
ность умме, то есть всему мусульманскому миру. Эта принад-
лежность существует до социализации и инкультурации, стоит
над разумом и сознанием, раскрывает веру и идентичность с са-
мого рождения.

Однако в условиях совместного обучения со студентами
разных культур в российской образовательной среде такое утвер-
ждение может нести в себе непреднамеренный посыл, который
подрывает верования народов других культур. Так, православная
христианская традиция включает священные ритуалы крещения
и миропомазания, которые устанавливают религиозную идентич-
ность. Поэтому, когда мы утверждаем, что ребенок, выросший в
чужой религиозной среде, по умолчанию остается мусульманином,



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

142

люди из других культур могут воспринять это как отрицание ау-
тентичности их собственной веры.

Слова студента выражают духовную эмоцию, которую я
как мусульманин полностью понимаю и признаю. Его утверждение
показывает, насколько сильно человек верит, а также воплощает
его неразрывную связь со своей религией и мусульманским со-
обществом. Однако в дискуссиях, происходящих в мультикуль-
турных эдьюскейпах, очень важно высказываться на эту тему
осторожно. Каждый имеет право выражать свои духовные эмо-
ции с позиции личной веры, однако прямое заявление о религи-
озной идентичности способами, которые обесценивают веру дру-
гих, может создать барьеры, блокирующие взаимопонимание.

В случае если у студента и преподавателя разные религи-
озные взгляды, это не означает, что преподаватель автоматиче-
ски теряет авторитет и доверие студента. Если преподаватель
отвергает или критикует эту веру жестко или саркастично, у сту-
дента может возникнуть ощущение, что его осуждают и даже
отчуждают. Это пагубно сказывается на динамике в классе и
может сделать студента еще более невосприимчивым к даль-
нейшему участию. Если же преподаватель реагирует с понима-
нием и научным интересом, соглашаясь, что религиозные убежде-
ния могут кардинально различаться в разных школах мысли и
религиях, тогда он сможет сохранить свой авторитет и веру сту-
дента. Преподавателю нет необходимости разделять убеждения
студента, но он должен оставлять за ними право на существование –
таким образом устанавливается взаимное уважение.

Е.М.: Человеческое сознание разделяет логику, перцепцию,
эмоции и ценности. Мы можем быть эмоционально охвачены ка-
кими-то идеями, связаны с ними духовно, но понятийно мы осознаем
объективную логику и разделяем природные и культурные начала
в человеке. ПРИРОДА обеспечивает нам биологическое существо-
вание (жизнь), но то, что делает нас социальными и культурными
существами, – это КУЛЬТУРА. Однако студент из Алжира настаи-
вает на том, что он мусульманин с рождения и отвергает все тео-
рии инкультурации, социализации, идентификации.

Проблема состоит в когнитивных противоречиях и противо-
поставлении религиозной и научной картин мира: студенты-
мусульмане и их светские преподаватели не следуют одним и тем же
теориям, принципам и подходам, не разделяют одни и те же фунда-
ментальные основы, касающиеся мироздания, культуры, формиро-



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

143

вания мировоззрения и ментальности, культурной и социальной
идентификации личности.

В целом очевидно, что в условиях образовательного контекста
светского учебного заведения преподавание, обучение, исследова-
ния, промежуточная и итоговая аттестация не могут строиться на
религиозном мировоззрении. Российский университет – светское
учреждение, где основой всех образовательных программ являются
научные знания. Дисциплины, курсы, исследовательские и про-
ектные семинары по межкультурной коммуникации также опира-
ются на научные подходы, при том что рассматривают многообра-
зие систем верований и систем ценностей в разных культурах.

Преподаватель университета как субъект отношений власти
и источник образовательных ориентиров испытывает угрозы репу-
тационных потерь. Иногда преподаватель может сам стать источ-
ником фобий для студентов (он для них – Чужой или Чуждый).
Это становится особенно очевидным в случае расхождения идео-
логических и/или религиозных представлений о мире. Однако
планомерное выстраивание отношений принятия, уважения и до-
верия, инициированное преподавателем (межличностное общение,
опросы в минигруппах, этнографическое интервью, индивидуаль-
ная разработка студентами кейсов с проблемной ситуацией из своей
культуры для анализа в мультикультурном классе), несомненно,
способствует сглаживанию остроты конфликтной коммуникации с
идеологически непохожим Другим.

В качестве заключения

Мы рассматриваем процессы коммуникации как мозаику и
полифонию кейсов, то есть конкретных ситуаций общения в кросс-
культурном образовательном пространстве университета (эдью-
скейпе), в которых индивидуальные и/или групповые участники
проявляют особенности своего менталитета и идентичности. Эти
проявления рисуют мозаичную картину непохожего Другого (Чу-
жого и Чуждого), который становится важным элементом новой
реальности как новой нормальности.

Коммуникативные ситуации в рассматриваемых нами кейсах
представляются нам ценностными единицами изучения, так как
могут быть не только типизированы в настоящем времени и в кон-
кретном образовательном пространстве университета, но и ис-
пользованы для моделирования коммуникативных ситуаций и



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

144

соответствующего коммуникативного поведения участников в бу-
дущих и дальнейших контактах культур в условиях международ-
ного образовательного пространства – эдьюскейпа.

Каждый кейс мы завершали вопросами, на которые попыта-
лись дать ответы с двух позиций: российского преподавателя и
пакистанского студента магистерской программы «Иностранные
языки и межкультурная коммуникация» НИУ «Высшая школа
экономики». Мы оба были участниками рассматриваемых ситуа-
ций и/или включенными наблюдателями.

Мы полагаем, что решение проблемы, высвечиваемой си-
туацией в кейсе, – не единственное, и даже не двоякое, исходя из
выбранной нами дуо-этнографической перспективы, а предпола-
гающее многообразие мнений, суждений и подходов.

В целом ответственность за превентивное недопущение или
своевременное решение проблем межкультурного непонимания в
мультикультурном классе в наибольшей степени лежит на препо-
давателе как фасилитаторе учебного процесса и посреднике кросс-
культурного взаимодействия.

Что касается готовности преподавателя мультикультурной
группы к встрече с непохожим Другим, видится разумным обра-
щение к опыту тех стран, где глокальные эдьюскейпы имеют более
долгую историю. Так, исследователи из Канады сформулировали
пять принципов преподавания в мультикультурном классе: 1) осве-
домленность преподавателя об эпистемологии как вариативных
способах познания и проверки истины; 2) признание существова-
ния различных систем знаний; 3) преподавание на основе прове-
денного направленного исследования; 4) включение в преподава-
ние вариантов и альтернатив, выбранных студентами; 5) широкое
использование формирующей обратной связи [Hailu, Mackey, Pan
and Arend, 2017].

Несомненно, для преподавателя актуальным становится но-
вый уровень развития межкультурной компетентности, и прежде
всего способности и готовности к большей открытости к измене-
ниям и культурному разнообразию (к появлению в классе много-
ликого и непохожего Другого: Чужого и Чуждого), культурной
сензитивности, адаптивности и гибкости в интерпретации непри-
вычных и нестандартных действий или решений студентов, инк-
люзивности в широком смысле.

Студенты как многообразные и непохожие Другие могут
стать помощниками, консультантами и союзниками преподавателя,



Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

145

если организация обучения, содержание и формы контроля будут
ориентированы на культурную конвергенцию и синергию: вклад
каждого в общий процесс и результат. В этом смысле дисциплины
и курсы, напрямую связанные с межкультурной коммуникацией,
позволяют студентам посредством учебных, исследовательских и
проектных заданий самим выявлять культурные различия и на ос-
нове этих результатов конструировать и со-конструировать себя
как Другого для других. Такие методы, как включенное наблюде-
ние, автобиографическая и автоэтнографическая рефлексия, этно-
графическое интервью и дуо-этнография, анализ кросс-культурных
кейсов, а также самостоятельная разработка студентами кейсов как
моделей поведения в своей культуре и в кросс-культуре для выяв-
ления верований и убеждений, ценностных ориентаций и поведен-
ческих норм, помогают студентам развивать свою межкультурную
компетентность, свой кросс-культурный интеллект.

Список литературы

Леонтович О.А. Введение в межкультурную коммуникацию. – Москва : Гнозис,
2007. – 368 с.

Мошняга Е.В. Человек трансформирующий(ся): вызовы педагогического дискурса
в цифровом мультикультурном классе // Человек: образ и сущность. Гумани-
тарные аспекты. – № 2(50). – 2022. – C. 24–45.

Тер-Минасова С.Г. Язык и межкультурная коммуникация. – Москва : Слово,
2000. – 264 с.

Abdi A.A., Naseem A. Globalization as an Educational Framework of Convergence.
Globalizing the Local and Localizing the Global // Decolonizing Democratic Educa-
tion: Trans-disciplinary Dialogues / ed. by A.A. Abdi, G. Richardson. – Rotterdam :
Sense Publishers, 2008. – P. 97–106.

Appadurai A. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. – Minneapolis ;
London : University of Minnesota Press, 1996. – 229 p.

Hailu M., Mackey J., Pan J. et al. Turning Good Intentions into Good Teaching: Five
Common Principles for Culturally Responsive Pedagogy // Promoting Intercultural
Communication Competencies in Higher Education / ed. by G.M. García-Pérez, C. Rojas-
Primus. – Hershey : IGI Global, 2017. – P. 20–53.

Jung E.J. The Road to Intercultural Development and Internationalization // Promoting
Intercultural Communication Competencies in Higher Education / ed. by G.M. Gar-
cía-Pérez, C. Rojas-Primus. – Hershey : IGI Global, 2017. – P. 1–19.

Lewis R.D. The Cultural Imperative: Global Trends in the 21st Century. – Maine : Inter-
cultural Press ; London : Nicholas Brealey Publishing, 2003. – 252 p.

Mutakabbir Y.T., Nuriddin T.A. Religious Minority Students in Higher Education. –
New York ; London : Routledge, 2016. – 174 p.



Мошняга Е.В., Хуссейн И.

146

Nguen B. Networking in Weak Institutions: When Is It Good for Small Business In-
vestment? The Case of Vietnam // Management and Organization Review. – 2022. –
Vol. 18, N 3. – P. 583–620.

References

Abdi, A.A., & Naseem, A. (2008). Globalization as an Educational Framework of Con-
vergence. Globalizing the Local and Localizing the Global. In A.A. Abdi &
G. Richardson (Eds.), Decolonizing Democratic Education: Trans-disciplinary Dia-
logues (pp. 97–106). Rotterdam: Sense Publishers.

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Min-
neapolis; London: University of Minnesota Press.

Hailu, M., Mackey, J., Pan, J. & Arend, B. (2017). Turning Good Intentions into Good
Teaching: Five Common Principles for Culturally Responsive Pedagogy. In
G.M. García-Pérez & C. Rojas-Primus (Eds.), Promoting Intercultural Communica-
tion Competencies in Higher Education (pp. 20–53). Hershey: IGI Global.

Jung, E.J. (2017). The Road to Intercultural Development and Internationalization. In
G.M. García-Pérez & C. Rojas-Primus (Eds.), Promoting Intercultural Communica-
tion Competencies in Higher Education (pp. 1–19). Hershey: IGI Global.

Leontovich, O.A. (2007). Vvedeniye v mezhkulʼturnuyu kommunikatsiyu. [Introduction
to Intercultural Communication]. Moscow: Gnozis.

Lewis, R.D. (2003). The Cultural Imperative: Global Trends in the 21st Century.
Maine: Intercultural Press; London: Nicholas Brealey Publishing.

Moshnyaga, Ye.V. (2022). Chelovek transformiruyushchij(sya): vyzovy pedagogicheskogo
diskursa v tsifrovom mulʼtikul t̓urnom klasse. Chelovek: obraz i sushchnostʼ. Gumani-
tarnye aspekty, 50(2), 24–45. DOI:10.31249/chel/2022.02.02

Mutakabbir, Y.T. & Nuriddin, T.A. (2016). Religious Minority Students in Higher Edu-
cation. New York; London: Routledge.

Nguyen, B. (2022). Networking in Weak Institutions: When Is It Good for Small Busi-
ness Investment? The Case of Vietnam. Management and Organization Review,
18(3), 583–620. DOI:10.1017/mor.2020.85

Ter-Minasova, S.G. (2000). Yazyk i mezhkulʼturnaya kommunikatsiya. [Language and
intercultural communication]. Moscow: Slovo.

Об авторах
Мошняга Елена Викторовна – доктор философских наук, доцент,

профессор Школы иностранных языков, Национальный исследовательский
университет «Высшая школа экономики», Россия, Москва, emoshnyaga@hse.ru

Хуссейн Ирфан – cтудент магистратуры по программе «Иностран-
ные языки и межкультурная коммуникация» Школы иностранных языков,
Национальный исследовательский университет «Высшая школа эконо-
мики», Россия, Москва, ikhussain@edu.hse.ru

mailto:ikhussain@edu.hse.ru


Конструирование нового Другого в эдьюскейпе.
Коммуникация с непохожими Другими: чужими и чуждыми

About the authors
Moshnyaga Elena Viktorovna – Doctor of Philosophical Sciences,

Associate Professor, Professor at the School of Foreign Languages, National
Research University “Higher School of Economics”, Russia, Moscow,
emoshnyaga@hse.ru

Hussain Irfan – Student of the Master’s Degree Program “Foreign
Languages and Intercultural Communication”, School of Foreign Languages,
National Research University “Higher School of Economics”, Russia, Moscow,
ikhussain@edu.hse.ru




