
122

УДК 82.09 DOI: 10.31249/chel/2025.03.07

Комарова Е.А.
АНТИНОМИЧЕСКОЕ ВОСПРИЯТИЕ КАТОЛИЦИЗМА

В РОМАНАХ Ж.-К. ГЮИСМАНСАÓ

Российская академия народного хозяйства и государственной службы
при Президенте Российской Федерации,
Россия, Москва, komarova-ea@ranepa.ru

Аннотация. В статье рассматриваются антиномии, отражающие сложные
взаимоотношения Гюисманса с христианской верой и католической церковью.
Отмечается двоякое отношение современников и исследователей творчества пи-
сателя к его обращению в католицизм. Сравнительный анализ выполнен на при-
мере характерных для каждого этапа творчества писателя произведений: дека-
дентского романа «Наоборот», мистического романа «По ту сторону», католических
романов «В пути», «Собор» и «Облат». Выявляются особенности амбивалентного
отношения автора к представителям духовенства, религиозным канонам, христи-
анскому искусству. В романе «Наоборот» отрицательное восприятие религии
связано с подменой духовных практик коммерческими и коррупцией священни-
ков. Роман «По ту сторону» отличается противопоставлением сатанизма и хри-
стианства как полюсов абсолюта. В католических романах преобладает критика
ограничений, установленных церковью, и лишенных духовного начала церквей.
В то же время христианское средневековое искусство, наполненное символиче-
скими соответствиями, помогает писателю искренне уверовать.

Ключевые слова: Гюисманс; антиномия; религия; искусство; мистицизм;
символ.

Поступила: 14.05.2025      Принята к печати: 16.06.2025

Ó Комарова Е.А., 2025

mailto:komarova-ea@ranepa.ru


Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

123

Komarova E.A.
Antinomic perception of Catholicism

in J.-K. Huysmans’ novelsÓ
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration,

Russia, Moscow, komarova-ea@ranepa.ru

Abstract. This article examines the antinomies that illustrate Huysmans’ com-
plex relationship with Christian faith and the Catholic Church. It highlights the dual
perspectives of his contemporaries and scholars regarding his conversion to Catholi-
cism. A comparative analysis is conducted using key works from different stages of his
literary career, including the decadent novel À Rebours, the mystical novel Là-Bas, and
the Catholic novels En Route, La Cathédrale, and Oblat. The study explores the au-
thor’s ambivalent stance toward the clergy, religious doctrines, and Christian art. In À Re-
bours, the negative portrayal of religion is linked to the replacement of spiritual prac-
tices with commercial ones and the moral corruption of priests. Là-Bas presents an
opposition between Satanism and Christianity as absolute poles. In his Catholic novels,
Huysmans critiques the restrictions imposed by the Church and the spiritual emptiness
of certain religious institutions. However, Christian medieval art, rich in symbolic cor-
respondences, ultimately serves as a medium through which the writer attains genuine
faith in God.

Keywords: Huysmans; antinomy; religion; art; mysticism; symbol.

Received: 14.05.2025                                                  Accepted: 16.06.2025

Введение

Эпоха fin de siècle сама по себе парадоксально сочетает утрату
веры и ностальгию по ней. Первое связано с достижениями есте-
ственных наук и повсеместным распространением материалисти-
ческого знания, второе вызвано пресыщением исключительно объ-
ективным миропониманием. Экзистенциальная тревога конца XIX в.,
метафорически обозначенная Анатолем Франсом как «вкус пепла
от съеденных плодов с древа знаний» [цит. по: Peylet, 2001, p. 16],
транслирует необходимость найти выход из тупика неверия и по-
требность в духовном идеале. Как следствие, в литературном пей-
заже Франции возникает плеяда так называемых «великих обра-
щенных» (les grands convertis) ‒ писателей, обретших христианскую
веру в поисках духовной опоры. К ним причисляют, в частности,
Шарля Пеги, Поля Клоделя, Шарля де Фуко, Франсуа Коппе,

Ó Komarova E.A., 2025

mailto:komarova-ea@ranepa.ru


Комарова Е.А.

124

Фердинана Брюнетьера и Жориса-Карла Гюисманса (Joris-Karl
Huysmans, 1848‒1907).

Истинность христианского обращения Гюисманса неодно-
кратно вызывала сомнения как у современников писателя, так и у
исследователей его творчества. Например, Леон Блуа неприязненно
говорит о неприемлемом для верующего язвительном стиле Гюис-
манса, который, с его точки зрения, свидетельствует о поверхно-
стном и неискреннем отношении к католицизму [Bloy, 1903].
Французский исследователь Робер Бессед в работе «Кризис като-
лического сознания во французской литературе и идеологии конца
XIX века» [Bessede, 1976] считает этот факт биографии слабостью,
мимолетным экспериментом писателя. В России Михаил Филип-
пов пишет: «В его обращении нет истинно христианского начала
<…> у Гюисманса слишком сильны черты натурализма и мисти-
цизма, его упадок не обернется новой верой» [Филиппов, 1989, с. 167].
В то же время воспоминания друзей Гюисманса – аббата Мюнье,
аббата Фонтена, Люсьена Декава – свидетельствуют о многотруд-
ном, но искреннем пути писателя к Богу через искусство. Это мне-
ние разделяют и известные литературоведы, специализирующиеся
на изучении творчества Гюисманса – Фердинан Брюнетьер, Пьер
Коньи, Андре Моруа, Анри Бланден и многие другие. Но даже если
абстрагироваться от изучения биографических фактов, мемуаров,
писем современников и сосредоточиться на самих произведениях
писателя, станет очевидным, что он действительно прошел этот
путь ‒ путь надежд, метаний, сомнений, разочарований, раскаяния,
жажды веры и, наконец, умиротворения.

Что же в таком случае является причиной диаметрально
противоположного восприятия католицизма Гюисманса? Во-
первых, его личное неоднозначное отношение к служителям церкви,
к установленным ею правилам и ограничениям, к произведениям
искусства на религиозные темы, а во-вторых ‒ язвительный стиль,
из-за которого он не просто нажил себе немало врагов среди свя-
щенников и верующих, но и едва не был отлучен от церкви.

В этой статье анализ антиномий, отражающих сложные
взаимоотношения Гюисманса с христианской верой и католиче-
ской церковью, будет проведен на примере произведений, харак-
терных для каждого периода его творчества, с соблюдением хро-
нологического порядка.



Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

125

Амбивалентное отношение к религии
в романе «Наоборот»

Впервые в творчестве Гюисманса вопрос о вере и религии
осязаемо возникает в романе «Наоборот» (1884), относящемся ко
второму ‒ декадентскому ‒ периоду его творчества [Комарова,
2010]. Ранее, на этапе приверженности писателя натурализму,
двойственное отношение к религии можно констатировать лишь
эпизодически. Так, персонаж романа «По течению» (1882) Фолан-
тен, с одной стороны, называет монастырь тюрьмой и местом
скорби, а с другой ‒ размышляет о том, что только религия могла
бы излечить ноющие раны его души [Huysmans, 2007, p. 122]. Анти-
теза веры как ограничения свободы и как спасительного снадобья
станет отправной точкой последующих размышлений Гюисманса.

Критика церкви в романе «Наоборот» связана прежде всего с
подменой таинства служения Богу коммерческими практиками.
Герой романа Жан-Флорессас дез Эссент ‒ духовный двойник ав-
тора (как и персонажи других произведений) ‒ с презрением говорит
о страсти к наживе, охватившей духовенство. Монастыри превра-
тились в фармацевтические и винодельческие фабрики, произво-
дящие и продающие шоколад, ликеры, лекарства, настоятели стали
кондитерами и знахарями, врачующими мозоли, монахи ‒ упаков-
щиками и подручными аптекарей. Место церковных книг заняли
гроссбухи. В елей подмешивают жир домашней птицы, в воск ‒
сожженные кости, в ладан ‒ канифоль, вино для причастия разбав-
ляют настоем бузины, салициловой кислотой или квасцами, а в муку
для просфор подсыпают гороховую муку, поташ и глину. По сар-
кастическому выражению Гюисманса, в последнее время вместо
пшеничной муки вообще используют картофельный крахмал, в ко-
торый Бог отказывается сходить [Huysmans, 1975, p. 334]. Скепти-
цизм дез Эссента поддерживается встречами с ограниченными и
нетерпимыми служителями культа, а также скандальными скабрез-
ностями, коими изобилует их деятельность. Его восхищает А. Шопен-
гауэр (1788–1860), который открыто признавал неизбежное зло
миропорядка, не пытался (в отличие от официальной церкви) оправ-
дать иллюзорными обещаниями мерзость несправедливой и гнус-
ной реальности, обрекающей человека на лишения и страдания. Не
случайно дез Эссент вспоминает изречение немецкого философа о
том, что тот не хотел бы быть Богом, сотворившим этот мир, ибо
от несчастий последнего у него бы разорвалось сердце [ibid., p. 154].



Комарова Е.А.

126

При этом отторжение церкви дез Эссентом сопровождается
подсознательной тягой к вере. В седьмой главе романа психологи-
чески тонко передано душевное смятение персонажа, отражающее
сомнения самого автора. С одной стороны, он упорствует в незыб-
лемости своего неверия, отрицает в себе и христианское смирение,
и покаяние, не ощущает ни порыва к молитве, ни божественной
благодати. Но при этом не может ни рассеять, ни объяснить смут-
ное, не покидающее его влечение к вере, которое проявляется и в
чтении тщательно отобранных религиозных трудов, и в обстановке
спальни, имитирующей монастырскую келью, и в воспоминаниях
об учебе у отцов иезуитов, ведь именно в ту пору юный дез Эссент
«впитал всеми порами поэтичную и мучительную суть католицизма»
[Huysmans, 1975, p. 155] (здесь и далее перевод мой. – Е.К.). Он
воздает должное церкви за ее роль в сохранении средневекового
искусства и знания ‒ именно она сберегла грацию форм, утрачен-
ную последующими веками, и спасла историю, философию и ли-
тературу.

Восхищение персонажа Шопенгауэром сменяется полемикой
с ним (и с самим собой), и вот уже дез Эссент размышляет о том,
что веками церковь по-матерински утешала страждущих и обездо-
ленных, жалела притесняемых, обещая им лучшую долю в раю,
врачевала душевные раны. Он завидует монахам-траппистам: их
жизнь, как и его собственная, закрыта от общества и погружена в
искусство, поэтому среди них он мог бы встретить тех, с кем был
готов разделить художественные пристрастия. Наконец, в финале
романа дез Эссент открыто признает жажду веры и стремление ее
обрести. Он осознает, что только она, сколь бы невозможным это
ни казалось, способна избавить от антагонистических идей и пода-
рить покой. Роман завершается молитвой отчаявшейся души в по-
исках ориентира: «Господи, сжалься над христианином, который
сомневается, над неверующим, который жаждет веры!» [ibid., p. 335].

Ж. Барбе д’Оревийи, который охарактеризовал последние
слова романа как искупление преступных заблуждений, полагал,
что после публикации «автору остается одно из двух: либо дуло писто-
лета, либо подножие распятия» [Barbey d’Aurevilly, 1902, p. 281]. Сам
же Гюисманс спустя почти двадцать лет после выхода «Наобо-
рот», уже будучи верующим, в предисловии к изданию 1903 г.
пишет: «Столь отчетливая ориентация “Наоборот” на католицизм,
признаться, остается мне непонятной <…> когда я писал роман, не
посещал ни одну церковь, не знал ни одного ревностного католика,



Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

127

ни одного священника, не чувствовал Божьего прикосновения
<…> почему, как мне перевели стрелку на путь, терявшийся тогда
для меня во тьме? <…> Все было неуловимо, и лишь спустя годы
искра побежала по жилам» [Huysmans, 1975, p. 43].

Католицизм и сатанизм
в романе «По ту сторону»

На протяжении последующих лет в своих произведениях
Гюисманс продолжает крайне резко и нелицеприятно отзываться о
«торгашеском характере» церкви и о невежестве, коррупции свя-
щенников. Более того, он публикует роман «По ту сторону» (1891),
который принято классифицировать как роман о сатанизме. Про-
изведение посвящено современным автору сатанинским ритуалам
и их средневековым вариантам, воплощенным в жизнеописании
маршала Жиля де Рэ (1405–1440) ‒ соратника Жанны д’Арк и про-
образа герцога Синяя Борода (см.: [Solal, 2006]). Таким образом,
формально это антагонистический католицизму роман, при этом
структура произведения представляет собой многоуровневую анти-
тезу, центром которой становится ось разнонаправленных векто-
ров, указывающих вниз, в бездну сатанизма, и вверх, в бесконеч-
ность христианской веры. Вокруг этой оси выстраивается и путь
главного героя ‒ писателя Дюрталя ‒ от современных ему сатанист-
ских кругов к башне Сен-Сюльпис, символизирующей божествен-
ное пристанище. Аналогичным образом выстраивается путь его пер-
сонажа ‒ маршала де Рэ ‒ от немыслимых преступлений и чудовищных
надругательств к глубочайшему самоуничижению и раскаянию.

Утоляя жажду заглянуть по ту сторону реальности, освобо-
диться от обыденности, избавиться от чувства бессилия, де Рэ в по-
исках запретного знания погружается в «восторженный мисти-
цизм» (le Mysticisme exalté), который вскоре трансформируется в
«отчаянный сатанизм» (le Satanisme exaspéré) [Huysmans, 1999, p. 67].
Ведомый беспримерной гордыней маршал заручается помощью
дьявола, чтобы достичь глубин власти и богатства, чтобы познать
творчество смерти. Кровавые оргии и человеческие жертвоприно-
шения ‒ таков его путь в бездну зла, при этом его утонченная жесто-
кость несет не только и не столько физический, сколько духовный
посыл, превращаясь в вызов Богу.

Однако сатанизм не помогает открыть тайны бытия. Закон-
ченный садист и убийца, истощенный злом и мучимый кошмарами,



Комарова Е.А.

128

во время судебного процесса раскаивается и смиренно просит
молиться за него, надеясь на милосердие Спасителя. Описание суда
становится ключевым эпизодом книги Дюрталя. С трепетным благо-
говением писатель рассказывает, что маршала вернули в лоно
церкви после отлучения, допустили к таинствам, и все присутствую-
щие преклонили колени, вознося молитву за преступника и свято-
татца. Страстные молитвы, слезы раскаяния, надежда на милосер-
дие Всевышнего и искупление грехов возвращают миру мистика и
верующего католика. История де Рэ приводит Дюрталя к выводу о
том, что сатанизм свидетельствует о признании сверхъестествен-
ного и по сути представляет собой изнанку истинного христианства,
что «по ту сторону» все соприкасается. Устремленность ко злу или
к добру равно есть проявление жажды Абсолюта, однако путь, ве-
дущий вниз, заканчивается тупиком, тогда как «некоторым душам
под силу достичь той стороны Добра и Любви» [Huysmans, 1999, p. 172].

Сам Дюрталь в Бога не верит, а современную церковь не
принимает, потому что она проповедует буржуазность души и
воздержание духа. Умеренность и здравый смысл, которыми руко-
водствуется официальный католицизм, не только уничтожили
мистицизм в рядах духовенства, но и погубили душу народа, пре-
вратив людей в безразличных безбожников. Даже современные
сатанисты кажутся герою лишь вялой пародией на демонических
персонажей Средневековья, это всего лишь страдающие неврозом
мещане с порочными наклонностями, во всем знающие меру и не
способные на сокрушительные душевные порывы. В представле-
нии Дюрталя золотым веком христианства была эпоха Средневе-
ковья, отнюдь не сумрачная и невежественная, какой ее пытаются
представить атеисты, а невыразимо прекрасная в сиянии истинной
веры. Она свидетельствует о необыкновенной духовной энергии, о
бескорыстном сочувствии, о набожном героизме. Средневековая
церковь утешала несчастных и защищала слабых. Паломники пре-
одолевали опасности и лишения во имя Бога. Звон колоколов ‒
подлинная церковная музыка, беседующая с душой о душе ‒ из-
бавлял от одиночества и дарил чувство сопричастности.

Антиномия отношения к религии в романе воплощается и в
духовных метаниях Дюрталя. Он думает о вере как о спасительном
убежище от современности: «Когда усиливалось отвращение к жиз-
ни, он завидовал умиротворенным часам в тиши монастыря, дреме
молитв, растворенных в дымке ладана» [Huysmans, 1999, p. 32]. Го-
речь настоящего и непостижимость будущего наводят персонажа на



Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

129

мысли об исцеляющем воздействии религии. Вера видится ему
пристанью для измученной бесцельными скитаниями души. В ро-
мане человек без веры сравнивается с кораблем без мачт, компаса
и якорей, отданным на волю волн и потрепанным бурями [Huysmans,
1999, p. 289]. В то же время Дюрталь признает, что душа его отяго-
щена нечистотами и не готова очиститься, так как высоты веры
требуют забвения здравого смысла и самоотречения.

«По ту сторону» ‒ первый из четырех романов о Дюртале,
при этом некоторые исследователи из-за противоречащего христи-
анству содержания рассматривают его отдельно от католической
трилогии («В пути» (1895), «Собор» (1898), «Облат» (1903)), однако
нам представляется, что сквозной персонаж подчеркивает целост-
ность духовного пути, несмотря на его неоднозначность и проти-
воречивость. Именно этот роман знаменует переломный момент в
творчестве Гюисманса, отмеченный духовным возвышением: от-
ныне он уравнивает веру и искусство, называя искусство и молитву
единственно возможными, незапятнанными излияниями души
[ibid., p. 225]. На пути к Богу две эти категории будут существо-
вать во взаимозависимости, и соответствие или несоответствие
художественного и духовного ляжет в основу антиномий, о кото-
рых будет сказано ниже.

Антиномические аспекты отношения к церковному искусству
в католических романах

Нельзя сказать, что антиномичность восприятия религии в
католических романах Гюисманса сводится исключительно к кате-
гории искусства. Путь обращения затягивается на несколько лет и
характеризуется медленным продвижением вперед, неоднократ-
ными срывами и колебаниями, мучительной внутренней борьбой,
и немаловажную роль в этой задержке играет неприятие Дюрталем
аскетичного уклада и жесткой дисциплины монастыря, бытовой
неустроенности. Так, в цистерцианской Траппе, расположенной в
бывшем замке XVII в. с церковью в виде ротонды, монахи соблю-
дают обет молчания и строгие посты, спят одетыми на колючих
соломенных тюфяках в общей спальне и укрываются одеялами,
похожими на тюремные, возделывают землю, занимаются ремес-
лами. Умерщвление плоти и покаяние предписаны им уставом.
Бенедиктинский монастырь в Солеме похож на военный гарни-
зон: здания напоминают казармы, а армия монахов и послушников



Комарова Е.А.

130

отправляется на службу, как на парад, под командованием аббата-
«генерала» [Huysmans, 1999, p. 1017]. Только в аббатстве Лигюже,
став облатом и имея возможность в этом статусе проживать в от-
дельном благоустроенном доме, пользоваться правом на уединение,
Дюрталь примиряется с образом жизни в монастырской общине.
К сожалению, благополучие длится недолго, так как в соответствии
с законом о статусе светского государства конгрегацию высылают
в Бельгию, и эта политика также вызывает негодование писателя:
он называет ее инициаторов «подлыми Пилатами» [цит. по: Seillan,
2010, p. 363].

Однако простое неприятие бытовых аспектов сменяется кате-
горической нетерпимостью, когда речь заходит о современных,
лишенных духовности формах религиозного искусства. Восприятие
Гюисманса основывается на диалектике религиозного символа,
когда конечное означающее подразумевает бесконечное означае-
мое, и утверждает, что раз существуют истинные формы, адекват-
ные божественному содержанию, то необходимо признать и наличие
форм ложных, нарушающих или даже разрушающих божествен-
ное присутствие в религиозных знаках. Иллюстрацией подобных
неадекватных форм становятся глухие к молитвам, «мертвые»
церкви, о которых Дюрталь отзывается крайне резко и категорично.
Так, в романе «В пути» церковь Святой Троицы сравнивается одно-
временно с курительной комнатой, с клубом, в котором можно за-
бронировать ложу, и с будуаром, в котором флиртуют коленопре-
клоненные дамы. Церкви Сен-Жерве и Сент-Эсташ похожи на
концертный зал или театр, где публика, ерзая на скрипучих стульях
и лорнируя зал, слушает фривольное переложение благочестивой
музыки. В романе «Собор» к этим церквям добавляется «камен-
ный труп» собора Парижской Богоматери, агонизирующие или
уже мертвые соборы в Лане, Реймсе, Дижоне. Эти формы инертны,
равнодушны и глухи к молитвам, и Дюрталю кажется, что Бог пре-
зрительно покидает эти гнусные помещения, пригодные лишь для
мирского использования [ibid., p. 338]. В романе «Облат» к архи-
тектурным добавляются ложные музыкальные формы ‒ пользую-
щаяся популярностью псевдоцерковная музыка, которую Дюрталь
неприязненно называет музыкальной ересью и «искусством стиль-
чеза, которое следует слушать в весовой для жокеев» [Huysmans,
1999, p. 1053].

Ложность форм современного религиозного искусства Дюр-
таль рассматривает как своего рода художественное предательство,



Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

131

так как они лишают христианский символ прозрачности и гармо-
нии, и из-за этого он теряет тот внутренний свет, который превра-
щает его во вместилище благодати. И, напротив, истинные формы,
воплощенные в средневековых церквях, одухотворены божествен-
ным присутствием: там Дюрталь чувствует себя как дома. Насла-
ждаясь в умиротворяющей тишине литургией и григорианским
хоралом, он словно ощущает источаемую каменными сводами веру,
впитавшуюся в стены пылкость и безутешность молитв. Примером
такой церкви в романе «В пути» становится Сен-Северен, напоен-
ный благодатью и дарящий неуловимое сочетание легкости и со-
страдания. Храм метафорически сравнивается в романе с кораб-
лем, на котором страждущая душа плывет к утешению и свету
[Huysmans, 1999, p. 335].

Важнейшая составляющая одухотворенных церквей и собо-
ров у Гюисманса ‒ это наполненность средневековым искусством,
любовь к которому становится главной движущей силой католиче-
ского обращения писателя. Христианские символы образуют гар-
моничные соответствия, благодаря которым человеку дано уловить
высший замысел, приблизиться к порогу вечности, даже преодо-
леть смерть. Идеальная земная обитель божественного присутствия
осенена благодатной тишиной «дымных часовен, наполненных
старинным пением, чудесной живописью и запахом потушенных
свечей и курящегося ладана» [ibid., p. 338]. Синестезии отчетливо
просматриваются в описании изображений Святой Девы, везде
удлиненные лица, прозрачные, словно пасхальный воск, подобны
утонченным стрельчатым аркам, волосы своей бледностью схожи
с крупинками ладана, а тела, как изящные колонны, устремлены
ввысь. Их красота сравнивается с литургией. Еще один неотъем-
лемый аспект церковного искусства ‒ это григорианский хорал,
своеобразное музыкальное Евангелие, мощь и глубина которого спо-
собны нейтрализовать зрительную неприглядность ложных форм:
«Словно неземной антисептик, литургия очищает, дезинфицирует
нечестивое уродство святых мест» [ibid., p. 319]. В романе «В пути»
григорианское пение, ассоциирующееся с архитектурой, с живописью,
с литературой, а также с различными областями чувственного вос-
приятия, воскрешает жажду жизни в Дюртале и примиряет его с не-
приглядностью и суровостью монастырского распорядка.

В романе «Собор» ‒ энциклопедическом описании-исследовании
Шартрского собора ‒ развивается идея гармоничного объединения
художественного и религиозного начал через понятие символа,



Комарова Е.А.

132

благодаря которому образ собора предстает как универсальный
каталог (summa medievalis и summa universalis) Бога и человека.
Здесь Гюисманс также не обходится без критики. На этот раз ее
предметом становится эпоха Ренессанса, «греховная» архитектура
которой осквернила церкви и надругалась над чистотой форм. Тем
не менее необходимо признать, что от романа к роману католиче-
ского цикла антиномии ослабевают в пользу христианской религии,
о чем убедительно свидетельствуют развернутые метафоры, поро-
жденные позитивным символизмом форм и раскрывающие благо-
датное воздействие веры и церкви на душевное состояние персонажа.
Благодаря этому особенному церковному диалекту, выстраиваю-
щему аналогии между душой Христа и душой человека, Дюрталь
начинает лучше понимать самого себя и находит надежную опору
на пути к Богу.

Собор предстает сначала в образе дерева, мощный корень
которого не страшится ураганов сомнений и прорастает новыми,
сильными зелеными ростками после каждого катаклизма (симво-
лизируя крепнущую веру), затем в образе оранжереи, в тепле ко-
торой прорастают и распускаются устремленные к свету души.
Другая серия метафор выстраивает образ собора как убежища от
бед, страданий, одиночества. Например, в соборе-колыбели Святая
Дева, как любящая и сострадающая мать, укачивает измученную
душу, словно больного ребенка. Грешный путник, блудный сын
возвращаются в собор, как в дом, после бесконечных странствий
по землям греха в надежде, что их ждет заботливая и всепрощаю-
щая мать. Гюисманс настолько проникается идеей всеобъемлющей
любви Святой Девы, что соглашается признать даже ее вульгарные
или нелепые изображения: так, Дюрталь приходит к мысли, что
Богородица является каждому именно в той форме, которую тот
способен воспринять, что каждый выбирает тот образ, который
ему ближе.

Под воздействием христианского искусства критическое от-
ношение Дюрталя к церкви рассеивается не только на эмоцио-
нальном, но и на рациональном уровне, и вслед за дез Эссентом он
разочаровывается в философии Шопенгауэра. Церковь (как и тео-
ретик пессимизма) не пыталась ввести человека в заблуждение
ложными надеждами на милосердие жизни, но, в отличие от Шопен-
гауэра, разъясняла его предназначение и ставила гуманные цели:
исцеляла души и давала им приют. Сам Дюрталь находит такой
приют в бенедиктинском аббатстве Валь-де-Сен в Лигюже («Облат»),



Антиномическое восприятие католицизма
в романах Ж.-К. Гюисманса

133

обстановка которого отвечает всем пожеланиям персонажа: мяг-
кий распорядок дня, установленный для облата, комфортное от-
дельное жилье, возможность уединиться и заняться творчеством,
умиротворенная, доброжелательная, почти домашняя атмосфера,
наполненность подлинным христианским искусством, при этом
посредственность монахов компенсируется непорочностью их про-
светленных благодатью душ. В этом последнем романе антиномия
восприятия католицизма сходит на нет. Не изменяя себе на протя-
жении всего творчества, беспощадно критикуя лицемерие и ни-
зость греха, не прощая неискренность и предательство духовности,
Гюисманс ищет и находит незапятнанный идеал веры.

Заключение

Путь Гюисманса к Богу похож на медленное созревание, ко-
торое затруднялось категоричным отношением писателя к невеже-
ственным и коррумпированным служителям церкви, к установлен-
ным католическими канонами жестким правилам и ограничениям, к
лишенным божественной искры произведениям искусства на ре-
лигиозные темы, но это «созревание» ускорялось глубоким вдох-
новением от подлинного средневекового христианского искусства.
Антиномия приятия и неприятия, искомого идеала и критикуемой
реальности разрешается в пользу веры, которая дает писателю
возможность обрести истинный дом в стенах монастыря.

Список литературы

Комарова Е.А. Жорис-Карл Гюисманс: сквозь пространство и время. ‒ Иваново :
Ивановский государственный университет, 2010. ‒ 364 с.

Филиппов М.М. Очерки о западной литературе XVIII–XIX веков. ‒ Москва : Наука,
1985. ‒ 328 с.

Barbey d'Aurevilly J. Le roman contemporain. ‒ Paris : Lemerre, 1902. ‒ 296 p.
Bessede R. La crise de la conscience catholique dans la littérature et la pensée française

à la fin du XIX siècle. ‒ Lille : Klincksieck, 1976. ‒ 638 p.
Bloy L. Les Dernières Colonnes de l’Eglise. ‒ Paris : Société de Mercure de France,

1903. ‒ 224 p.
Huysmans J.-K. A Rebours. Le Drageoir aux épices. ‒ Paris : UGE, 1975. ‒ 457 p.
Huysmans J.-K. Le roman de Durtal. ‒ Paris : Bartillat, 1999. ‒ 1371 p.
Huysmans J.-K. Sac au dos. A Vau l’Eau. ‒ Paris : Gallimard, 2007. ‒ 143 p.
Peylet G. Joris-Karl Huysmans: la double quête. ‒ Paris : L’Harmattan, 2001. ‒ 278 p.
Seillan J.-M. Huysmans: politique et religion. ‒ Paris : Classiques Garnier, 2010. ‒ 440 p.



Комарова Е.А.

134

Solal J. Là-Bas: présence de l’au-delà // Bulletin de la Société Joris-Karl Huysmans. ‒
2006. ‒ N 99. ‒ P. 21‒36.

Solal J. Politique et religion. Huysmans et la substitution mystique // Actualités
huysmansiennes. ‒ Paris : Classiques Garnier, 2023. ‒ P. 117‒137.

References

Komarova, E.A. (2010). Zhoris-Karl Guismans: skvoz’ prostranstvo i vremia. Ivanovo:
Ivanovskii gosudarstvennyi universitet.

Filippov, M.M. (1985). Ocherki o zapadnoi literature XVIII–XIX vekov. Moscow: Nauka.
Barbey d’Aurevilly, J. (1902). Le roman contemporain. Paris: Lemerre.
Bessede, R. (1976). La crise de la conscience catholique dans la littérature et la pensée

française à la fin du XIX siècle. Lille: Klincksieck.
Bloy, L. (1903). Les Dernières Colonnes de l’Eglise. Paris: Société de Mercure de France.
Huysmans, J.-K. (1975). A Rebours. Le Drageoir aux épices. Paris: UGE.
Huysmans, J.-K. (1999). Le roman de Durtal. Paris: Bartillat.
Huysmans, J.-K. (2007). Sac au dos. A Vau l’Eau. Paris: Gallimard.
Peylet, G. (2001). Joris-Karl Huysmans: la double quête. Paris: L’Harmattan.
Seillan, J.-M. (2010). Huysmans: politique et religion. Paris: Classiques Garnier.
Solal, J. (2006). Là-Bas: présence de l’au-delà. Bulletin de la Société Joris-Karl Huysmans,

99, 21–36.
Solal, J. (2023). Politique et religion. Huysmans et la substitution mystique.

In Actualités huysmansiennes (pp. 117–137). Paris: Classiques Garnier.

Об авторе
Комарова Екатерина Александровна – доктор филологических

наук, доцент, доцент кафедры языковой подготовки кадров государствен-
ного управления, Общеакадемический факультет, Российская академия
народного хозяйства и государственной службы при Президенте Россий-
ской Федерации, komarova-ea@ranepa.ru

About the author
Komarova Ekaterina Alexandrovna – Doctor of Sciences (Philology),

Associate Professor, General Academic Faculty, The Russian Presidential Academy
of National Economy and Public Administration, komarova-ea@ranepa.ru

mailto:komarova-ea@ranepa.ru
mailto:komarova-ea@ranepa.ru



