
52

УДК: 26.009 DOI: 10.31249/chel/2025.04.04

Лупандин И.В.Ó, 1), Мельник С.В.2)

РЕЛИГИОЗНЫЕ СПОРЫ АВРААМИЧЕСКИХ РЕЛИГИЙ:
ИСТОРИЯ И ТИПОЛОГИЗАЦИЯ

1)Московский физико-технический институт
(научно-исследовательский университет),
Россия, Москва, ivanlupandin@yandex.ru

2)Институт научной информации по общественным наукам РАН
Россия, Москва, sermel05@mail.ru

Аннотация. В современной практике межрелигиозных отношений акцент
делается на укреплении согласия (миротворческий диалог), сотрудничестве ве-
рующих для достижения социального благополучия (партнерский диалог) или
стремлении узнать собеседника (когнитивный диалог). Тематика богословских
противоречий между религиями как разделяющая участников и могущая приво-
дить к антагонизму и вражде зачастую остается на периферии внимания как в
деятельности религиозных объединений, так и в области академических исследо-
ваний межрелигиозного диалога. В статье предпринимается попытка заполнить
эту лакуну и излагается оригинальный подход к типологизации религиозных споров
последователей авраамических религий (иудаизма, христианства, ислама). В соответ-
ствие каждой религиозной системе были поставлены фигуры основателей и ре-
форматоров религий: Моисея, Иисуса Христа, Иоханана бен Заккая, Мухаммеда и
Лютера. Выделяются десять видов религиозных споров: (1) дораввинистический
иудаизм – политеизм, (2) христианство – раввинистический иудаизм, (3) христи-
анство – политеизм, (4) раввинистический иудаизм – политеизм, (5) ислам – по-
литеизм, 6) ислам – раввинистический иудаизм, (7) ислам – католицизм, (8) ислам –
православие (9) протестантизм – ислам, (10) протестантизм – раввинистический
иудаизм. Рассматриваются логика развития религиозных споров, основные темы
и наиболее значимые тексты по каждому из перечисленных видов полемики.
Проблематика межрелигиозных споров не потеряла своей актуальности, поэтому

Ó Лупандин И.В., 2025

mailto:ivanlupandin@yandex.ru


Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

53

изложенный в статье подход может представлять интерес не только для исследо-
вателей (в первую очередь религиоведов и теологов), но и специалистов, рабо-
тающих в сфере межрелигиозных отношений.

Ключевые слова: религиозные споры; полемика; полемический межрели-
гиозный диалог; авраамические религии; иудаизм, христианство, ислам; раввини-
стический иудаизм.

Поступила: 17.07.2025                             Принята к печати: 07.086.2025

Lupandin I.V.Ó,1), Melnik S.V.2)

Religious disputes of the abrahamic religions: history and typology
1) Moscow Institute of Physics and Technology,

Russia, Moscow, ivanlupandin@yandex.ru
2) Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, sermel05@mail.ru

Abstract. In modern practice of interreligious relations, the emphasis is put on
strengthening harmony (peacemaking dialogue), cooperation between believers to
achieve social well-being (partnership dialogue) or the desire to know better the inter-
locutor (cognitive dialogue). The topic of theological contradictions between religions,
as something that divides participants and can lead to antagonism and hostility, often
remains on the periphery of attention both in the activities of religious associations and
in the field of academic research on interreligious dialogue. The article attempts to fill
this gap and presents an original approach to the typology of religious disputes among
followers of the Abrahamic religions (Judaism, Christianity, Islam). Each religious
system was represented by the figures of founders and reformers of religions: Moses,
Jesus Christ, Yohanan ben Zakkai, Muhammad, and Luther. The authors set off ten
types of religious disputes: (1) pre-Rabbinic Judaism – polytheism, (2) Christianity –
Rabbinic Judaism, (3) Christianity – polytheism, (4) Rabbinic Judaism – polytheism,
(5) Islam – polytheism, 6) Islam – Rabbinic Judaism, (7) Islam – Catholicism, (8) Islam –
Orthodoxy, (9) Protestantism – Islam, (10) Protestantism – Rabbinic Judaism. The logic
of the development of religious disputes, the main themes and the most significant texts
on each of the listed types of controversy are analyzed. The problem of interreligious
disputes has not lost its relevance, therefore the approach presented in the article may
be of interest not only to researchers (primarily religious scholars and theologians), but
also to specialists working in the field of interreligious dialogue.

Keywords: religious disputes; polemics; polemical interreligious dialogue;
Abrahamic religions; Judaism, Christianity, Islam; Rabbinic Judaism.

Received: 17.07.2025                                                  Accepted: 07.08.2025

Ó Lupandin I.V., 2025

mailto:ivanlupandin@yandex.ru


Лупандин И.В., Мельник С.В.

54

Введение

Вопреки прогнозам сторонников теории секуляризации, ре-
лигия не пришла в упадок и не выродилась [Узланер, 2019]. На-
против, как констатирует социолог Питер Бергер, «мир остается
таким же яростно (furiously) религиозным, как был всегда, а в не-
которых местах даже более, чем когда-либо еще» [Berger, p. 2].
Одним из следствий стремительного научно-технического про-
гресса стало создание единого информационного пространства и
беспрецедентно высокий для истории человечества уровень соци-
альной коммуникации. В этих условиях большую актуальность
приобретают вопросы выстраивания отношений между последова-
телями разных религий, что можно обозначить понятием «межре-
лигиозный диалог».

Предлагается различать четыре основных типа межрелиги-
озного диалога, которые отличаются по своим целям, принципам
выстраивания отношений и формам реализации: полемический,
когнитивный, миротворческий и партнерский [Мельник, 2024].
Каждому из перечисленных типов диалога можно сопоставить вопрос,
который отражает основную мотивацию вступления верующего
человека в межрелигиозные отношения: полемический диалог –
«кто прав?» (стремление распространить свою веру, продемонстри-
ровать ее преимущества, что приводит к полемике, спорам на бо-
гословские темы), (2) когнитивный диалог – «кто ты?» (знакомство
с другой религией, что может находить выражение в компаратив-
ных религиоведческих исследованиях или «взаимообогащении»
как цели диалога), (3) миротворческий диалог – «как нам мирно
жить вместе?» (обеспечение благоприятного социального климата,
гармонизация этноконфессиональных отношений), (4) партнерский
диалог – «что мы можем вместе сделать для улучшения мира?» (со-
вместная деятельность верующих разных религий в социальной
или экологической сферах). Следует учитывать, что каждый из
указанных типов диалога существенно отличается по целям, кото-
рые ставят участники, моделям взаимодействия верующих и фор-
мам реализации. Этот факт зачастую упускается из внимания, что
может приводить к некоторой путанице, неоднозначности или
фрагментарному рассмотрению межрелигиозного диалога.

В рамках полемического и когнитивного диалога осущест-
вляется изучение, обсуждение, сопоставление воззрений разных
религий (например, в области представлений о Боге, Священных



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

55

Писаниях, грехе, религиозном опыте и пр.). Тогда как в миротвор-
ческом и партнерском типах диалогах религия рассматривается
скорее как социальный институт, а основная цель взаимодействия
состоит в том, чтобы отношения между верующими людьми носили
конструктивный характер (для обоснования необходимости меж-
религиозного согласия, взаимного уважения и сотрудничества мо-
жет приводиться и богословская аргументация, но в данном случае
это носит преимущественно инструментальный характер). То есть
мы можем говорить о разных способах понимания межрелигиозного
диалога: сравнение религиозных представлений (полемический и
когнитивный диалог) или обеспечение конструктивных взаимоот-
ношений между верующими людьми, носителями этих различаю-
щихся мировоззрений (миротворческий и партнерский диалог).

Сегодня в отношениях официальных представителей рели-
гиозных объединений в центре внимания находятся вопросы укреп-
ления благоприятного социального климата, профилактики экстре-
мизма, государственно-религиозного взаимодействия, утверждения
традиционных нравственных ценностей, что соответствует миро-
творческому и партнерскому типам диалога.

Во второй половине XIX в. появляется дисциплина «сравни-
тельное религиоведение» (тогда называвшаяся «наука о религии»),
одним из основоположников которой был Макс Мюллер [Swamy].
В течение прошлого века активно развиваются сравнительные ис-
следования в области религий, что можно соотнести с когнитив-
ным межрелигиозным диалогом. В качестве одного из примеров
можно привести появившееся в 1980-х годах академическое ис-
следовательское направление «компаративная теология», которое
разрабатывалось индологом, католическим богословом Ф. Клуни
[более подр. см.: Мельник, 2022, с. 213–219].

Осуществляющиеся в рамках полемического межрелигиозного
диалога споры о том, кто обладает истиной, правильно понимает
Бога и Его откровение, попытки продемонстрировать преимуще-
ства своей веры могут приводить к напряженности и конфликтам.
Поэтому на современном этапе в межрелигиозных отношениях
в центре внимания находятся вопросы знакомства с другой рели-
гией (когнитивный диалог), укрепления согласия (миротворческий
диалог) и возможного вклада верующих в общественное благопо-
лучие и процветание (партнерский диалог).

Соглашаясь с тем, что современная практика межрелигиозных
отношений с участием официальных представителей религиозных



Лупандин И.В., Мельник С.В.

56

общин, как правило, исключает богословские споры, нельзя не
признать, что полемический межрелигиозный диалог имел боль-
шое значение как в прошлом, так имеет его и сегодня. В качестве
примера современного православно-исламского полемического
диалога в России можно привести дебаты между священником Да-
ниилом Сысоевым и Вячеславом Али Полосиным в 2005 и 2006 г.
(на темы «Библия или Коран являются откровением Бога?», «Уче-
ние о Боге в христианстве и исламе»)1. Видеозаписи религиозных
споров, выложенные в интернет, могут набирать более миллиона
просмотров2. Также немалой популярностью пользуются книги,
в которых обосновываются преимущества, с точки зрения автора,
той или иной религии, или описывается личный опыт перехода из
одной религии в другую, что также можно соотнести с проблема-
тикой полемического межрелигиозного диалога [Осипов, Полосин,
Бернстайн]. В качестве одного из многочисленных примеров ака-
демического интереса к теме соотношения представлений религий
о собственной исключительности и важности поддержания благо-
приятного социального климата в современных мультикультурных
обществах может служить недавно изданная в амстердамском уни-
верситете коллективная монография «Эксклюзивны религиозно,
инклюзивны социально? – ответ с точки зрения религии» [Religiously
Exclusive …, 2023].

Итак, современная практика межрелигиозного концентриру-
ется на гармонизации взаимоотношений (миротворческий диалог),
сотрудничестве верующих для достижения социального благопо-
лучия (партнерский диалог) или стремлении узнать (когнитивный
диалог), а не переубедить (полемический диалог) собеседника. Про-
блематика богословских противоречий между религиями зачастую
остается на периферии внимания как в деятельности религиозных
объединений, так и в области академических исследований межре-
лигиозного диалога. Тем не менее для всестороннего понимания
спектра взаимодействий между приверженцами различных веро-
исповеданий, было бы ошибочно игнорировать тематику полеми-
ческого диалога. В связи с доступностью информации о других

1 Священник Даниил Сысоев был убит в 2009 г.
2 An Islam Christian Debate. Part 1. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=

wXyaG6fgswc (date of access: 7.07.2025). См. напр.: Диспут православного христианина и
мусульманина в РГСУ. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=z3DA5f9RzyI&t=4189s
(дата обращения: 7.07.2025).

https://www.youtube.com/watch?v=wXyaG6fgswc
https://www.youtube.com/watch?v=z3DA5f9RzyI&t=4189s


Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

57

религиях и в ситуации религиозной свободы вопрос об истинности
религий, каждая из которых заявляет о своей исключительности,
как было показано выше, не может не вызывать живого интереса у
верующих. Существует немало работ, посвященных анализу ос-
новных полемических произведений и содержательным аспектам
споров между конкретными религиями, например между христи-
анством и иудаизмом или православием и исламом и пр. [The Jewish-
Christian Debate …, 1979; Гиршман, 2002; Византийские сочинения …,
2012; Полонский, 2009]. Вместе с тем обнаруживается недостаток
публикаций, посвященных комплексному и системному обзору раз-
новидностей полемического диалога между авраамическими рели-
гиями. В статье предпринята попытка заполнить эту лакуну и пред-
ставлен оригинальный подход к классификации религиозных споров
последователей авраамических религий (иудаизма, христианства,
ислама).

***

Предлагаемый подход основан как на историко-генетическом
(исследование логики появления и развития изучаемого феномена),
так и на «логически-структурном» методах описания видов поле-
мического межрелигиозного диалога. В соответствие каждой рели-
гиозной системе, которую мы будем рассматривать в рамках пред-
лагаемой нами типологии религиозных споров, будут поставлены
яркие личности основателей и реформаторов религий: Моисея,
Иисуса Христа, Иоханана бен Заккая, Мухаммеда и Лютера.

Конечно, в случае монотеизма мы говорим об авраамиче-
ских религиях, возводя его таким образом к Аврааму, но Моисей
был, согласно еврейскому преданию, автором целостной системы
взглядов и законодательства, на основе которого впоследствии
возникло еврейское государство. И маккавейские войны, в отличие
от греко-персидских и пунических, носили ярко выраженный ре-
лигиозный характер, это был не просто конфликт на национальной
почве, но конфликт двух идеологий – политеистической и моно-
теистической. Также религиозный характер имели и два крупных
восстания иудеев против римлян (70 и 135 г. н.э.), в ходе которых
евреи потерпели поражение и лишились храма и государства, но
в итоге сформировали усилиями раббана Иоханана бен Заккая (умер
ок. 80 г. н.э.) и его последователей раввинистический иудаизм.



Лупандин И.В., Мельник С.В.

58

Как известно, во времена Иисуса Христа в иудаизме существо-
вало несколько течений: фарисеи, саддукеи, ессеи, а также зелоты.
Раввинистический иудаизм принято считать по большей части на-
следием секты фарисеев. В этой связи в статье будет говорится о
полемике христианства с раввинистическом иудаизмом, который
сформировался в условиях разрушения иерусалимского храма и из-
гнания. Особенность споров между иудеями и христианами за-
ключается в том, что последователи обеих религий считают бого-
духновенным один и тот же корпус священных текстов – ТаНаХ
(книги Ветхого Завета), который обладает для них беспрекослов-
ным авторитетом.

Мухаммед (570–632) позиционирующийся в исламе как «пе-
чать пророков» (Коран 33:40), принес наиболее полное, совершен-
ное, не искаженное иудеями и христианами, божественное откро-
вение, содержащееся в Коране. Христианские церковные писатели
начали споры с мусульманами вскоре после возникновения новой
религии, при этом можно различать полемику представителей за-
падной (католицизм) и восточной церквей (православие; здесь в ка-
честве отдельного сюжета можно выделить полемику с исламом
в условиях византийско-османских войн).

Еще одной персоналией, которую предлагается выделить в кон-
тексте исследуемой тематики, является Мартин Лютер (1483–1546),
ведь протестантизм оказал большое влияние и внес самобытный
вклад в межрелигиозную полемику.

Таком образом, в статье будут рассмотрены десять видов ре-
лигиозных споров: (1) дораввинистический иудаизм – политеизм,
(2) христианство – раввинистический иудаизм, (3) христианство –
политеизм, (4) раввинистический иудаизм – политеизм, (5) ислам –
политеизм, (6) ислам – раввинистический иудаизм, (7) ислам –
католицизм, (8) ислам – православие (9) протестантизм – ислам,
(10) протестантизм – раввинистический иудаизм.

Моисей. (1) Политеизм – дораввинистический иудаизм

Политеизм, господствовавший до появления единобожия,
согласно Огюсту Конту, – значимый переход внутри религиозной
стадии развития человечества – «эпоха политеизма (lʼâge du
polythéisme), не знала религиозных споров» [Comte, p. 43]. Как од-
нажды отметил Й. Ратцингер, «в политеистических религиях боги
были соподчинены друг другу в функциональной равноценности…



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

59

их имена можно было переводить с языка на язык… они выражали
космос в его богатстве и многообразии и поэтому не отрицали
друг друга, но делали возможным взаимное понимание» [Ратцин-
гер, c. 302–303]. Немецкий ученый Ян Ассман считал, что «основ-
ная парадигма» авраамических монотеистических религий заклю-
чается в идее, «что “нет Бога кроме Единого” и “идолы ничто”…
Такой подход определяет то, что эти религии рассматривают экзи-
стенциальные вопросы о Боге в контексте логического выбора:
верно или неверно, а их последователи делят мир на “за” и “про-
тив”, друзей или врагов, “путь жизни” и “путь смерти”» [цит. по:
Мельник, 2022, с. 104]. В связи с этим Я. Ассман указывал на «не-
терпимость», «потенциал ненависти и насилия, который постоянно
выплескивается в истории монотеистических религий» [цит. по:
Ратцингер, с. 302].

В Пятикнижии Моисея мы находим четкую демаркацион-
ную линию, не просто разделяющую, но и противопоставляющую
истинную веру Израиля в Единого Бога и языческие религии окру-
жающих народов. В первых двух заповедях декалога содержится
запрет на поклонение другим богам, кроме «Господа, Бога твоего,
который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства» (Исх.
20:2–6). Поклонение представителей избранного народа другим
богам карается смертью (например, «Приносящий жертву богам,
кроме одного Господа, да будет истреблен» (Исх. 22:20); «Если
будет уговаривать тебя тайно брат твой… или друг твой, который
для тебя, как душа твоя, говоря: “пойдем и будем служить богам
иным, которых не знал ты и отцы твои” …то не соглашайся с ним
и не слушай его… но убей его... побей его камнями до смерти, ибо
он покушался отвратить тебя от Господа, Бога твоего» (Втор. 13:6–10),
а предметы культа языческих богов характеризуются как «мер-
зость», которой нужно «гнушаться» (Втор. 7:25–26). Бог Авраама,
Исаака и Иакова характеризует себя как «Ревнителя» (Втор. 4:24),
то есть предполагается, что Он заключил со своим народом завет,
своеобразный брачный договор, а сочувствие чужим культам и по-
клонение другим богам рассматривает как прелюбодеяние.

Таким образом, до рождения Иисуса Христа мы имели в ка-
честве парадигмального примера диспуты между язычником (по-
литеистом) и иудеем. Отголоски диспутов между язычниками и
иудеями мы обнаруживаем в книге Премудрости Соломона (Прем 2,
1–9; 7, 1–30; 11, 18–27; 13, 1–10; 14, 11–30), Маккавейских книгах
(2 Макк 7, 28–38; 3 Макк 2, 2–15; 6, 2–14). Мы находим осознание



Лупандин И.В., Мельник С.В.

60

различий между иудеями и их эллинистическим окружением у Фи-
лона Александрийского (ок. 25 до н.э. – ок. 50 н.э.) в таких сочи-
нениях, как «Гипотетика, или В защиту иудеев» (Hypothetica, sive
Apologia pro Judaeis), «О вечности мира» (De aeternitate mundi), «О со-
творении мира» (De mundi opificio) и других.

Иисус Христос. Иоханан бен Заккай и формирование
раввинистического иудаизма. (2) христианство –

раввинистический иудаизм; (3) христианство – политеизм;
(4) раввинистический иудаизм – политеизм

Вторым по времени основателем религии является Иисус из
Назарета, или Иисус Христос. Сразу оговоримся, что Христос
(«Помазанник») – это перевод на греческий еврейского слова
«Машиах», который в иудаизме эпохи скинии и Храма (то есть
священническом иудаизме) рассматривался как ожидаемый, но
еще не пришедший вождь Израиля. Таким же Машиах восприни-
мался и в послехрамовую эпоху в раввинистическом иудаизме.
Вера в приход Машиаха является одним из 13 главных положений
иудейской веры, сформулированных Маймонидом. Вот что об этом
пишет конвертит из иудаизма Джозеф Фрей, урожденный Самуил
Леви (1771–1850): «Но, мой дорогой брат, я не должен подробно
говорить об этом, ибо счастливое обстоятельство состоит в том,
что одно из фундаментальных положений нашей веры предполагает
обещание Мессии. Маймонид в толковании на Мишну, трактат
Санхедрин, глава Пелек, называет веру в Мессию фундаменталь-
ным положением. Вот краткое изложение его слов: “Двенадцатое
положение – это Мессия, то есть ждать и верить, что он придет и т.д.,
согласно тому, как все пророки об этом пророчествовали, от Мои-
сея даже до Малахии”» [Frey, p. 149].

Следует отметить, что уже в книгах Нового Завета мы нахо-
дим богословские основания размежевания христианства и иуда-
изма. Евангелия свидетельствуют, что Иисус Христос нередко
спорил с книжниками, фарисеями и саддукеями, в свою очередь
Его проповедь встречает отторжение у иудейских религиозных
лидеров того времени. Поднимаемые в ходе этих споров вопросы
впоследствии развивались и стали традиционными для иудейско-
христианской полемики. Это темы необходимости соблюдения Закона
Моисея, богочеловеческой природы Иисуса Христа, исполнения Им



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

61

пророчеств о Мессии, спасения язычников. Например, фарисеи
были недовольны тем, что Иисус Христос исцелил парализованного
в субботу (день покоя) и сказал ему: «Встань, возьми постель твою
и ходи» (Ин. 5:8). Несоблюдение одной из важнейших заповедей
Закона не могло не вызвать отторжения: «стали Иудеи гнать Иисуса
и искали убить Его за то, что Он делал такие дела в субботу» (Ин.
5:16). Иисус Христос, поясняя Свои действия, заявил: «Отец Мой
доныне делает, и Я делаю. И еще более искали убить Его Иудеи за
то, что Он не только нарушал субботу, но и Отцем Своим называл
Бога, делая Себя равным Богу» (Ин. 5:18). В этом отрывке мы видим
обозначение тем, которые впоследствии становятся предметом де-
батов на протяжении веков (исполнение Закона и догмат о вопло-
щении Бога-Слова, что также связано с представлением о Боге как
о Троице). Апостол Павел в своей речи перед членами Синедриона
рассказывает о своем чудесном обращении по дороге в Дамаск и
завершает свою речь словами: «И Он (то есть Иисус Христос. –
И.Л., С.М.) сказал мне: иди, я пошлю тебя далеко к язычникам. До
этого слова слушали его; а за сим подняли крик, говоря: истреби
от земли такого! ибо ему не должно жить» (Деян. 22:21–24). Здесь
нашел отражение вопрос о соотношении спасения язычников и бого-
избранности Израиля, одной из интерпретаций которого стала кон-
цепция «теологии замещения», которая также становилась предме-
том иудейско-христианской полемики.

Любопытную реконструкцию восприятия проповеди Иисуса
Христа иудеем описывает Дж. Ньюсер в книге «Рабби беседует с
Иисусом» [Ньюсер, 2007]. Автор предлагает читателю «мысленно
вернуться на две тысячи лет назад», «перенестись силой вообра-
жения на пыльную дорогу Галилеи», где Иисус с учениками идет в
Иерусалим. Дж. Ньюсер размышляет о том, что ортодоксального
иудея того времени привлекло, удивило, вызвало одобрение и на-
стороженность в проповеди этого необычного молодого учителя
по имени Иешуа, и разъясняет, почему он бы не принял решение
стать его учеником. Например, несоответствие иудейскому миро-
воззрению он видит в том, что Иисус разделяет единый еврейский
народ, который весь призван быть «царством священников и наро-
дом святым» (Исх. 19:6) на своих учеников, которые являются
«солью земли», «светом мира» и всех прочих; причем это разделе-
ние настолько принципиально, что является причиной разделения
в семьях («И враги человеку – домашние его» (Мф. 10:34–36)).
Также Дж. Ньюсер указывает на неприемлемость того, что Иисус



Лупандин И.В., Мельник С.В.

62

вместо того, чтобы учить людей наиболее точному соблюдению
Закона Моисея и полной преданности Богу (Втор. 6:4–5), слишком
много значения предает своей личности (например, «Кто любит
отца или мать более, нежели Меня, не достоин Меня; и кто любит сына
или дочь более, нежели Меня, не достоин Меня» (Мф. 10:37) и др.).

В первый век своего существования христианство некото-
рыми исследователями рассматривается не как отдельная религия,
а как течение в рамках иудаизма, в связи с чем в научной литера-
туре для обозначения этого периода нередко используется термин
иудеохристианство. Показательно, что апостол Павел был охарак-
теризован как «представитель Назорейской ереси» (Деян. 24:5) и сам
он подчеркивал неразрывную связь веры в Иисуса Христа и иуда-
изма: «…по учению, которое они называют ересью, я действи-
тельно служу Богу отцов моих, веруя всему написанному в законе
и пророках» (Деян. 24:14–15).

На окончательное разделение христианства и иудаизма по-
влияло несколько факторов: «В 70 г. был разрушен Иерусалим-
ский храм, являвшийся центром религиозной жизни еврейского
народа. Во II в. в число христиан вливается много язычников, ко-
торые не были воспитаны в иудейской культуре. В 135 г. римля-
нами было жестоко подавлено восстание под предводительством
Бар-Кохбы, которого многие иудеи, в том числе такой рабби Акива,
считали мессией. В итоге восстания, которое в историографии
обозначается и как вторая иудейская война, евреям было запрещено
жить в Иерусалиме и совершать религиозные обряды, изучать Тору.
Можно констатировать, что во II в., особенно после восстания Бар-
Кохбы, границы между христианством и иудаизмом были четко
различимы. Религиозные писатели II–III вв. свидетельствовали о на-
личии этих стен между церковью, синагогой и язычниками и зани-
мались их дальнейшим возведением и упрочнением» [Мельник,
2022, с. 109–110]. К этому времени относится известное апологе-
тическое сочинение святого Иустина Философа «Диалог с Трифо-
ном Иудеем», которое позволяет познакомиться с основными темами
и аргументацией полемического христианско-иудейского диалога.

Спорам между христианством и раввинистическим иудаиз-
мом, которые, как отмечает современный американский религио-
вед Ирвен Резник, являются «жанром, с необходимостью укоре-
ненным в конфликте» [Alfonsi, p. 14], суждено было продолжиться
на многие столетия. Собственно, трактат Иосифа Флавия «О древ-
ности евреев, или Против Апиона» был ответом на критику иудаизма.



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

63

Также имеются полемические иудейские трактаты, направленные
против христиан (Хаздай Крескас «Опровержение основных прин-
ципов христианства» [Crescas], Леоне Модена «Маген ва-Херев»
[Modena], анонимный трактат «Ниццахон» (известный как «старый
Ниццахон») [The Jewish-Christian Debate …], «Ниццахон Йом-Това
Липманна-Мюльхаузена» (известный как «новый Ниццахон») и др.).
Здесь мы перечисляем более поздние примеры иудейской анти-
христианской полемики, но она, конечно, восходит к более ранним
временам и основные тезисы, характерные для этой полемики, уже
наличествовали в Талмуде, составленном еще до появления на ис-
торическом горизонте фигуры Мухаммеда.

«Классическим» примером иудейско-христианской полемики
может служить произведение «Диспут Нахманида», которое было
написано по итогам спора, состоявшегося в 1263 г. в Барселоне.
Участником диспута с иудейской стороны стал известный еврей-
ский мыслитель, авторитетный комментатор ТаНаХа рабби Моше
бен Нахман (РаМБаН, Нахманид). Христианскую сторону пред-
ставлял принявший крещение еврей доминиканский монах Пабло
Христиани. Нахманид предлагает для обсуждения важнейшие, по
его мнению, темы разногласий иудеев и христиан: «Я же хочу в
этом почтенном собрании говорить лишь об основах, от которых
зависит все, а не пустословить о вещах, не имеющих значения, …
будем сначала говорить о мессии. Пришел ли он уже, как верят
христиане, или должен прийти, как верят иудеи. Затем будем го-
ворить о том, является ли мессия самим Богом или же он полно-
стью человек, родившийся от мужчины и женщины. А позднее
будем говорить о том, кто придерживается истинного учения: мы
или христиане»1. Например, Нахманид указывает, что Иисус не
исполнил многие пророчества о мессии. В частности, он цитирует
пророчество Исайи о мессианской эре: «И перекуют мечи свои на
орала и копья свои – на серпы: не поднимет народ на народ меча, и
не будут более учиться воевать» (Ис. 2:4) и вопрошает, почему «от
дней Иисуса и по сей день столько войн, и весь мир полон насилия
и грабежа, а христиане проливают крови больше других народов»
(Дисп. 48). Христиане на этот аргумент чаще всего отвечают, что при-
веденное пророчество относится ко второму, славному пришествию

1 Здесь и далее цит. по: Диспут РаМБаНа. – URL: http://online-books.openu.ac.il/
russian/jews-and-christians-in-western-europe/part5/appendix2.1.html (дата обраще-
ния: 7.09.2023).



Лупандин И.В., Мельник С.В.

64

Иисуса Христа, которое будет в конце веков, а не к его первому
пришествию, когда он пострадал за грехи людей и был распят.

Итак, до Иисуса Христа в пространстве европейской, северо-
африканской и ближневосточной культур было лишь одно проти-
вопоставление: монотеизм Моисея и политеизм народных религий
(у отдельных представителей греческой и индийской мысли пере-
ходящий в материализм и пантеизм). Здесь или бескомпромиссная
борьба (гонения Антиоха Эпифана как апофеоз этого непримири-
мого конфликта), или попытка найти общее между монотеизмом
Моисея и учением греческих философов-идеалистов. Такую по-
пытку осуществил Филон Александрийский.

С появлением Иисуса Христа появились новые религиозные
споры. Поскольку евреи в массе своей не приняли Иисуса как обе-
щанного им Машиаха (особо отметим роль фигуры Иоханана бен
Заккая, возглавившего после разрушения Иерусалимского храма рав-
винистическую школу в Явне и определившего стратегию постхра-
мового или раввинистического иудаизма), а с другой стороны,
ученикам Христа удалось распространить его учение среди греков,
римлян, египтян, персов и других народов (сразу оговоримся, что
христиане были до Константина меньшинством, хотя и заметным –
смотри упоминания о христианах у Тацита [Lans, Bremmer, p. 299–
331], Светония [Зубер-Яникум, с. 365], Плиния Младшего [Benko,
p. 166], Эпиктета [Benko, p. 40], Марка Аврелия [The Communings,
p. 381], Галена [Walzer, p. 14–15] и др.), то получилось, что после из-
вестных событий, описанных в Евангелии, то есть с 30-х годов I в. н.э.
(и особенно после 70 г., то есть после разрушения Иерусалимского
храма) мы имеем уже не два, а три религиозных центра сил, и, со-
ответственно, добавились два новых конфликта: христианство ver-
sus раввинистический иудаизм (Иустин Философ «Диалог с Три-
фоном Иудеем», Тертуллиан «Против иудеев» и др.) и христианство
versus политеизм / материализм (две апологии Иустина, «Октавий»
Минуция Феликса, «Протрептик» Климента Александрийского,
«Апологетик» Тертуллиана, «Против Цельса» Оригена и др.).

В полемике христиан с политеистами и материалистами ак-
тивно использовались аргументы, восходящие к Филону Алексан-
дрийскому и к античным философам-стоикам, а также к Платону.
В диалоге «Октавий» и книге Оригена «Против Цельса» мы видим
аргументы языческих философов против христианства. При этом,
считает религиовед И. Резник, «хотя в ранней Церкви существова-
ла... литература, которая несла знамя битвы против языческих



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

65

культов, к началу V в., когда Римская империя официально стала
христианской, ... классические языческие культы перестали быть
значимой угрозой» [Alfonsi, p. 14].

Полемика евреев с язычниками продолжалась и после созда-
ния раввинистического иудаизма, например в талмудическом
трактате Авода Зара или в книге Моисея Маймонида «Путеводи-
тель растерянных». Обратим внимание, что полемика с материа-
лизмом и атеизмом не выделялась в качестве отдельного сюжета, а
рассматривалась как частный случай полемики с политеизмом.
Характерно в связи с этим то, как трактовалось учение эпикуреизма
в Талмуде [см. напр.: Bastomsky, p. 17–21]. Парадоксальным обра-
зом христианство воспринималось раввинистическим иудаизмом
как разновидность политеизма.

Мухаммед. (5) ислам – политеизм;
(6) ислам – раввинистический иудаизм;

(7) ислам – католицизм; (8) ислам – православие

В VII в. появляется яркая фигура Мухаммеда, основателя
ислама, по своему влиянию сопоставимого (опять же, если рассу-
ждать с религиоведческих позиций, отвлекаясь от конфессиональ-
ных предпочтений) с Моисеем и Иисусом Христом. Соответствен-
но, появляется четвертый центр сил и новые варианта конфликта:
ислам – христианство, ислам – иудаизм и ислам – политеизм / ма-
териализм.

Сто двенадцатая сура Корана получила название Аль-Ихляс –
«Очищение веры», поскольку содержит важные для ислама поло-
жения, которые направлены на устранение ложных представлений.
В указанной суре говорится: «Скажи: “Он – Аллах Единый, Аллах
Самодостаточный. Он не родил и не был рожден, и нет никого
равного Ему”» (Коран 112:1–4). Здесь мы видим многократно утвер-
ждаемую в Коране идею строгого монотеизма, Единства и Един-
ственности Бога. В связи с этим одно из направлений исламской поле-
мики было направлено на язычество, включая безбожие и материализм.
Здесь главная фигура – Абу Хамид аль-Газали (1058–1111), а именно
его сочинение «Избавляющий от заблуждения» [Средневековая
арабо-мусульманская …, 2010]. Критика ислама со стороны
деистов и материалистов появляется гораздо позже. Первой ласточ-
кой здесь была знаменитая пьеса Вольтера «Фанатизм, или Пророк
Магомет».



Лупандин И.В., Мельник С.В.

66

В приведенной суре Аль-Ихляс также опровергается осново-
полагающий для христианства догмат о Боге-Троице, а именно
учение о Втором Лице Троицы – Логосе или Сыне, который пред-
вечно рождается от Бога-Отца и воплотился в Иисусе Христе. Ис-
следователь А.В. Журавский указывает на три основные группы
богословских «обвинений» мусульман по отношению к христиа-
нам, которые можно найти в Коране и которые в дальнейшем ста-
новились предметом споров между двумя религиями на протяже-
нии веков:

«1. Христиане исказили писания. То есть мусульмане счи-
тают, что иудеи и христиане изменили и фальсифицировали текст
божественного откровения, тогда как в аутентичном виде он нахо-
дится в Коране.

2. Ошибки, касающиеся сферы божественного (боговопло-
щение, тринитаризм, сотериология и учение о первородном грехе).
В частности, ислам отвергает учение о боговоплощении, считая
его невозможным, а Иисуса (Ису) признает за пророка (который не
был распят).

3. Ошибки в религиозной практике (идолопоклонство, отказ
от обрезания и ритуальной чистоты, введение новшеств (такие как
таинства Евхаристии и Крещения, практика целибата и др.). Му-
сульмане критиковали христиан, в частности за поклонение ико-
нам, в чем также видели элементы язычества и представление, что
кроме Единого Бога есть другие посредники (святые, ангелы) или
особые предметы (иконы), которые управляют событиями жизни
людей, могут дать им исцеление, помощь и пр.» [цит по.: Мельник,
2024, с. 76. Более подробно см.: Христиане и мусульмане, с. 328–332].

Итак, уже в Коране имеются многочисленные обличения
основных христианских догматов, принятых на первых четырех
Вселенских соборах, прежде всего догмата о Троице и о Боговопло-
щении, а также о реальности страданий Иисуса Христа. В качестве
примера полемики с христианством можно привести «Опроверже-
ние христиан», написанное обращенным из несторианства (по дру-
гим сведениям – из зороастризма) в ислам врачом Али аль-Табари
(ок. 838–870) [The Polemical Works, p. 61–170], «Великолепный
ответ» аль-Карафи (1228–1285) [Muslim-Christian Polemics across …],
«Ответ на письмо кипрских христиан» Ибн Аби Талиба аль-
Димашки (1256–1327) [Muslim-Christian Polemic during …], «Здра-
вый ответ тем, кто изменил религию Мессии» Ибн Таймии (1263–
1328) [A Muslim Theologianʼs Response …] и др. Вместе с тем в Коране



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

67

можно найти идею, что многообразие религий входило в замысел
Всевышнего, поэтому в земной истории переубедить всех оппо-
нентов и привести всех людей к одной религии не получится:
«Каждому из вас Мы установили закон и путь. Если бы Аллах по-
желал, то сделал бы вас одной общиной, однако Он разделил вас,
чтобы испытать вас тем, что Он даровал вам. Состязайтесь же в доб-
рых делах. Всем вам предстоит вернуться к Аллаху, и Он поведает
вам о том, в чем вы расходились во мнениях» (Коран 5:48).

Одним из основополагающих полемических трудов об исламе
со стороны христианства может считаться произведение св. Иоанна
Дамаскина (VII в.) «О ересях», где исламу посвящена 101 глава. В се-
редине XI в. происходит разделение Католической и Православной
Церквей, в связи с чем в полемике с исламом уместно выделить
два направления, которые имели место со стороны Западной и
Восточной церквей. Со стороны католицизма можно отметить ра-
боты «Просеивание Корана» Николая Кузанского (примечательна
также другая его работа «О мире веры», направленная на взаимо-
понимание и согласие между авраамическими религиями [Нико-
лай Кузанский, 2006]), «Посрамление магометанской секты»
(Confusio sectae Mahometanae. Trajecti ad Rhenum) Хуана Андреса
(1487–1515) – испанского мусульманина, перешедшего в католи-
чество, «Апология христианской религии» (Apologia pro Christiana
Religione) Филиппа Гуаданьоли (1596–1656) – итальянского ученого,
внесшего большой вклад в перевод Библии на арабский язык, и др.

В качестве отдельного сюжета также можно выделить поле-
мику византийских христианских авторов с мусульманами. На эту
тему писали Феодор Абу Курра, Никита Византийский, прп. Фео-
фан Исповедник («Отрывок из «хронографии»), прп. Григорий Де-
каполит, Варфоломей Эдесский, свят. Николай Мистик («Письма к
халифу»), Евфимий Зигабен, свт. Симеон Солунский и другие
[См.: Византийские сочинения об исламе]. Аргументы христиан-
ских авторов против ислама касались следующих тем: «1. Указы-
вали, на каких основаниях Мухаммед не может считаться проро-
ком. 2. Указывали, на каких основаниях Коран не может считаться
богооткровенным писанием. 3. Критиковали учение о предопреде-
лении и представления о Боге в исламе. 4. Критиковали мусуль-
манскую эсхатологию (в том числе, «чувственное» представление
о рае. – И.Л., С.М.). 5. Осуждали некоторые нравственные и риту-
альные заповеди ислама как богопротивные. 6. Осуждали культ
насилия в исламе» [Максимов, Смоляр, с. 99–100].



Лупандин И.В., Мельник С.В.

68

Следует указать на некоторые методологические отличия
христианско-иудейской и христианско-исламской полемики. В пер-
вом случае опора идет на текст Священного Писания (ТаНаХа),
который признается богодухновенным как иудеями, так и хри-
стианами. В этом контексте показательно, что цитаты из книг Вет-
хого Завета составляют более половины объема произведения
«Диалог с Трифоном Иудеем». Дискутанты постоянно подтвер-
ждают свои аргументы и выводы цитатами из Библии, в связи с чем
исследователь М. Гиршман характеризует иудейско-христианские
споры как «экзегетическую полемику» [Гиршман]. В спорах же с
мусульманами «основной акцент полемики смещался к рациональ-
ным доказательствам, апелляции к разуму, повседневному опыту,
к тому, что является общим для любого человека, независимо от его
религиозных убеждений» [Византийские сочинения …, с. 6].

Критика ислама по отношению к иудаизму была связана, среди
прочего, с концепцией naskh (аннулирования), согласно которой
более Бог открывает Свою волю на протяжении истории последо-
вательно и разными способами, причем более позднее откровение
Бога заменяет предыдущие. Коран в этом контексте понимается
как последнее наиболее полное и наиболее совершенное открове-
ние Бога, тогда как содержащееся в ТаНаХе откровение было ис-
кажено и потеряло силу [Более подробно см.: Христиане и му-
сульмане …, 2000, с. 317–323]. В контексте полемики ислама и
иудаизма надо вспомнить книгу андалузского мусульманского бо-
гослова Ибн Хазма (994–1064) Аль-Радд, критикующую нападки
на Коран неназванного иудея (предположительно Самуэля ибн На-
гриллы) [Ibn Hazm of Cordova …, p. 497–509], а также полемиче-
ский трактат «Опровержение евреев» обратившегося в ислам еврея
Самуила абу-Насра ибн-Аббаса (ок. 1130 – ок. 1180) [Intellectual
History …, p. 1–44]. Недавно израильской исследовательницей Камил-
лой Аданг и американской исследовательницей Сабиной Шмидтке
был издан комментированный английский перевод этого трактата.
Критика шла и в обратном направлении. Обзор иудейско-исламской
полемики дает израильский востоковед Хаггай Мазуз [The
Cambridge History of Judaism, p. 946–973]. Здесь обычно выделяют
двух авторов: Шломо бен Адерета (1235–1310) и Шимона бен Це-
маха Дурана (1361–1444).

Шломо бен Адерет был знаком с сочинениями антииудейских
христианских полемистов – Раймунда Мартина и Пабло Кристиани
(обращенного еврея, полемизировавшего в 1263 г. с Нахманидом), а



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

69

также Альфонсо из Вальядолида (в еврействе Абнера Бургосского)
[Perles, Salomo, Adereth, p. 54–55]. Он также составил сочинение
Маамар ал-Ишмаэль («Суждение об Измаиле») [Maʾamar …, с. 59–132],
представляющее собой ответ на полемику Ибн Хазма против иудеев.
Шимон бен Цемах Дуран известен своим полемическим трактатом
Кешкет у-Маген («Лук и щит») [Simon], представляющий собой
четвертую главу второй части более обширного сочинения Маген
Авот («Щит отцов»). Этот трактат содержит аргументы как против
христиан, так и против мусульман.

Мартин Лютер. (9) Протестантизм – раввинистический иудаизм;
(10) Протестантизм – ислам

Мартина Лютера можно охарактеризовать как последнюю
крупную фигуру религиозного реформатора. Провозгласив главу
западной христианской церкви – римского папу – антихристом и
сравнив его с турецким султаном, Лютер фактически расколол
христианский мир. Поэтому к уже описанным нами направлениям
межрелигиозной полемике добавились еще два (протестантизм про-
тив иудаизма и ислама).

Прежде всего следует отметить, что протестанты внесли
свой оригинальный вклад в споры с материализмом и атеизмом.
Одним из первых протестантских авторов, поднявших эту тему в
острополемическом ключе, был французский гугенот Филипп де
Морне (1549–1623). Вот что он пишет об атеистах в своей книге
«Об истинности христианской религии», в ее первой главе «Что
Бог есть и что все без исключения в этом согласны»: «Конечно,
когда мы собираемся рассуждать о Боге и религиозном культе,
воздаваемом Богу, необходимо принять хотя бы этот принцип, что
Бог есть, и если кто этот принцип дерзнет отрицать или подвергать
сомнению, тот как человек перестает существовать, а потому из
общества людей должен быть изгнан» [Mornaeus, p. 3]1. Полемика
протестантов с атеистами будет иметь продолжение. Из многих
имен и сочинений упомянем Уильяма Пейли и его книгу «Есте-
ственная теология, или Свидетельства существования и атрибутов

1 Mornaeus P. De veritate religionis Christianae liber; adversus Atheos, Epicureos,
Ethnicos, Iudaeos, Mahumedistas, et caeteros infideles. – Lugduni Batavorum, 1587. – 791 p. –
URL: https://archive.org/details/bim_early-english-books-1641-1700_mornaeus-philippus_
1587 (дата обращения: 7.07.2025).

https://archive.org/details/bim_early-english-books-1641-1700_mornaeus-philippus_1587


Лупандин И.В., Мельник С.В.

70

Божества, собранные из явлений природы» (Natural Theology: or,
Evidences of the Existence and Attributes of the Deity, Collected from
the Appearances of Nature), Джозефа Пристли и его книгу «Беседы,
относящиеся к свидетельствам религии откровения» (Containing
Discourses Relating to the Evidences of Revealed Religion) и «Теоди-
цею» Лейбница.

Что касается дораввинистического иудаизма, то здесь со сто-
роны протестантов полное принятие: Ветхий завет (именно в составе
принятого у иудеев канона) считается основой спасения (принцип
Sola Scriptura). Лютер в начале своей деятельности рассматривал
евреев как потенциальных союзников в борьбе с папством, возла-
гал большие надежды на массовое обращение евреев в «истинное
христианство». Но когда попытка протестантского миссионерства
среди евреев не увенчалась успехом, Лютер изменил свою пози-
цию, вспомнил полемические трактаты против иудеев, написанные
еще в допротестантскую эпоху, принадлежащие перу Павла Бургос-
ского (1351–1435) (Paulus a Sancta Maria. Scrutinium Scripturarum) и
Николая из Лиры (1270–1349). А ведь Николай из Лиры в начале
своего трактата «Книжица, содержащая прекраснейшие вопросы,
осуждающие иудейское противление католической вере» [Biblia
Sacra, р. 1704–1734] предупреждал, что обратить иудеев в христи-
анство будет непросто: «Среди иудеев есть и были многочислен-
ные одаренные люди (homines ingeniosi) и в Писаниях закона и
пророков весьма сведущие, поэтому если вышесказанное (о том,
что Божественная и человеческая природа Христа может быть до-
казана на основании книг, принятых у иудеев. – И.Л., С.М.) может
быть действительно доказано из книг, принятых у них, то пред-
ставляется неправдоподобным, что они так долго оставались в
этом заблуждении» [Ibid., p. 1704]. Так или иначе, Лютер, разоча-
ровавшись в своих попытках обратить евреев в свою версию хри-
стианства, пишет в 1543 г. трактат «О евреях и их лжи», послу-
живший камертоном для дальнейшей протестанской антииудейской
полемики (кроме этого можно вспомнить антиудейский памфлет
«Шем Хамефораш и происхождение Христа», также опубликован-
ный им в 1543 г.). В качестве примеров такой полемики можно
упомянуть книгу Иоганна Буксторфа Старшего (1564–1629) «Ев-
рейская синагога» (Johannes Buxtorfus. Synagoga Judaica), книгу
Иоганна Кристофа Вагензейля (1633–1705) «Огненные стрелы Са-
таны» (Johannes Christophorus Wagenseilius. Tela ignea Satanae. Hoc
est: Acrani et horribiles Judaeorum adversus Christum Deum, et



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

71

Christianam Religionem libri) или книгу Иоганна Андреаса Эйзен-
менгера (1654–1704) «Изобличенное иудейство» (Johann Andreas
Eisenmenger. Entdecktes Judenthum).

Протестантизм продолжил полемику и с исламом. Хотя сна-
чала Лютер выдвинул тезис, осужденный (в числе прочих) в 1520 г.
Папой Львом Х, а именно, что «сражаться против турок – это про-
тивиться Богу, наказывающему нас через них за наши беззакония»
[Enchiridion symbolorum, p. 277], в дальнейшем он изменил свою
позицию и написал два антиисламских сочинения: «О войне с тур-
ками» и «Проповедь против турок» [Vom Kriege wider den Tuerken
und Heerpredigt wider den Tuerken]. Протестантский богослов Тео-
дор Библиандер (1505–1564) издал в 1543 г. перевод Корана, осу-
ществленный еще в XII в. английским богословом Робертом Кеттон-
ским по благословению аббата Петра Достопочтенного (1092–1156),
снабдив его множеством критических материалов, направленных
против ислама1 [Confutationes …].

Заключение

Французская революция, выступившая под лозунгом «Сво-
бода, равенство, братство», была утопическим проектом, имевшим
целью покончить со всякими конфликтами, в том числе религиоз-
ными. По сути «Свобода, равенство, братство» – это был лозунг,
противоречащий самим основам монотеизма. Единый Бог требует
послушания (несвобода), избирает некоторых людей для опреде-
ленной миссии (неравенство), наконец, вера или неверие в Бога
разделяют людей (небратство). Действительно, Французская рево-
люция очень скоро привела к религиозным гонениям, апофеозом
которых стала гражданская война в Вандее. Затем новая «диалек-
тическая» философия (Гегель) и экономический материализм
(Маркс) предложили рецепт снятия (aufheben) религиозных проти-
воречий. У Маркса это еще радикальнее, чем у Гегеля – снятие за
счет уничтожения самой идеи Бога. Но выяснилось, что на смену
религиозным конфликтам пришли национальные (здесь еще надо
определить роль бессознательного), а затем после мировых войн и в
условиях глобализации появился феномен «религиозного возрождения»,

1 Confutationes legis Machumeticae, quam vocant Alcoranum. – Basileae, 1543. – 124 p.
URL: https://books.google.ru/books?id=_wdKAAAAcAAJ&hl=ru&source=gbs_navlinks_s (дата
обращения: 7.07.2025).

https://books.google.ru/books?id=_wdKAAAAcAAJ&hl=ru&source=gbs_navlinks_s


Лупандин И.В., Мельник С.В.

72

а мир, как отмечалось в начале статьи, вошел в новый постсеку-
лярный этап своего развития. Таким образом, проблематика меж-
религиозных споров не потеряла своей актуальности, поэтому из-
ложенный в статье подход может представлять интерес не только
для исследователей (в первую очередь религиоведов и теологов), но
и специалистов, работающих в сфере межрелигиозных отношений.

Материалы статьи могут использоваться и в преподаватель-
ской деятельности, учитывая активное развитие в России в по-
следние годы теологического образования и тенденцию повыше-
ния внимания к теме религии и воспитания в духе традиционных
духовно-нравственных ценностей. При этом важно не нивелиро-
вать и замалчивать различия в религиозных воззрениях, но уметь
четко видеть и понимать их. В рамках парадигмы личного обще-
ния именно отличия конституируют неповторимую идентичность
Другого и обусловливают возможность подлинной встречи. В ходе
образовательных курсов, в том числе набирающего последние десяти-
летия популярность «межрелигиозного образования» (interreligious
education), учащиеся должны получать представление о причинах и
сути этих различий, их глубине и фундаментальности с точки зре-
ния адептов авраамических религий, об истории, аргументации и
содержании полемики между ними. Не менее значимо разъяснять
обстоятельства, социокультурный и политический контекст, в усло-
виях которого теологи могли допускать резкие ригористические
заявления в адрес иных вероисповеданий, при этом рассказывать о
том, что параллельно существовала и традиция почтительного от-
ношения к другим религиям, призывы и стремление жить в добро-
соседстве. Благодаря расстановке правильных акцентов противоречия
между религиями не смогут использоваться для стигматизации и
разжигания вражды между верующими, что может способствовать
профилактике экстремистских идей.

Следует отметить, что каждое из выделенных нами десяти
направлений полемики имеет многогранную и обширную тематику,
даже частичному раскрытию которой может быть посвящена от-
дельная статья. В этой публикации мы намеренно рассмотрели
только авраамические религии и поставили перед собой задачу
дать общую картину, провести панорамный обзор, выявив логику
развития, наиболее значимые фигуры и некоторые ключевые во-
просы религиозных споров. В связи с ограниченным объемом ста-
тьи многие аспекты межрелигиозных споров были рассмотрены
нами весьма кратко и схематично, а иногда лишь пунктирно



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

73

обозначены. Среди прочего, можно было бы также рассмотреть в ка-
честве отдельного вида полемику так называемых Древних восточных
(нехалкидонских) церквей с исламом (Армянская апостольская
церковь, Коптская православная церковь, Сирийская православная
церковь и др.), а также ряд других частных вопросов. Вместе с тем
надеемся, что представленная оригинальная классификация видов
межрелигиозных споров может быть полезна исследователям и стать
фундаментом, на основе которого различные направления и со-
держание межрелигиозных споров будут поясняться, разбираться
более подробно и дополняться.

Список литературы

Бернстайн Дж., протоиерей. Удивленный Христом. Мое путешествие из иуда-
изма в православие. – Москва : Никея, 2018. – 384 с.

Византийские сочинения об исламе: (тексты переводов и комментарии) / пер. с греч.
Ю.В. Максимова, Е.П. Орехановой ; под ред. Ю.В. Максимова. Москва : Изд-во
ПСТГУ, 2012. – 230 с.

Гиршман М. Еврейская и христианская интерпретации Библии в поздней антич-
ности / пер. с англ. Г. Казимовой. – Москва : Мосты культуры ; Иерусалим :
Гешарим, 2002. – 182 с.

Зубер-Яникум Е. От Кумрана до Новозаветного канона: основные этапы форми-
рования мессианско-эсхатологического культа Учителя праведности. – Санкт-
Петербург : Алетейя, 2023. – 448 с.

Максимов Ю., Смоляр К. Православное религиоведение: ислам, буддизм, иудаизм. –
Москва : Издательство храма пророка Даниила на Кантемировской, 2008. – 304 с.

Мельник С.В. Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход //
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература.
Сер. 3: Философия. – 2024. – № 1. – С. 61–101.

Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, формы реа-
лизации. – Москва : ИНИОН РАН, 2022. – 398 с.

Николай Кузанский. О мире веры: избранные произведения / пер. с лат. В.В. Биби-
хина. – Москва : Канон+ ; Реабилитация, 2006. – 207 с.

Ньюсер Дж. Рабби беседует с Иисусом / пер. Б. Дынин. – Москва : Мосты куль-
туры, 2007. – 299 с.

Осипов А.И. Путь разума в поисках истины. – Москва : Изд-во Сретенского мона-
стыря, 2014. – 496 с.

Полонский П. Две тысячи лет вместе. Еврейское отношение к христианству. Ростов-
на-Дону : Феникс ; Краснодар : Неоглори ; Иерусалим : Маханаим, 2009. – 279 c.

Полосин А.-В.С. Почему я стал мусульманином. Прямой путь к Богу. – Москва :
Прямой путь, 2004. – 68 с.

Ратцингер Й. (Бенедикт XVI). Вера. Истина. Толерантность. Христианство и миро-
вые религии. – Москва : Библейско-богословский институт св. апостола Андрея,
2007. – 367 с.



Лупандин И.В., Мельник С.В.

74

Средневековая арабо-мусульманская философия в переводах А.В. Сагадеева : в 3 т.
Т. 3. / под ред. Н.С. Кирабаева. – Москва : Марджани, 2009 – 360 с.

Узланер Д.А. Конец религии? История теории секуляризации. – Москва : Изд. дом
Высшей школы экономики, 2019. – 240 с.

Adang C., Schmidtke S. A Jewish Refutation of Samawʾal al-Maghribī’s Ifḥām al-
Yahūd. An Annotated Translation // Intellectual History of the Islamicate World. –
2024. – Vol. 12., N 1–2. – P. 1–44.

Alfonsi P. Dialogue against the Jews / trans. by I.M. Reznick. – Washington : The Catholic
University of America Press, 2006. – 290 p.

Bastomsky S.J. The Talmudic View of Epicureanism // Apeiron. – 1973. – Vol. 7, N 1. –
P. 17–21.

Benko S. Pagan Rome and the Early Christians. – Bloomington (Indiana) : Indiana
University Press, 1986. – 192 p.

Berger P.L. Desecularization of the world: a global overview // Berger P.L. The
desecularization of the world: Resurgent religion and world politics. Washington :
Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 1999. – P. 1–18.

Biblia Sacra cum Glossa ordinaria primum quidem a Strabo Fuldensi monacho
Benedictino: nunc vero novis Patrum, cum Græcorum, tum Latinorum explicationibus
locupletata, et postilla Nicolai Lyrani. T. VI. / ed. by L. Martino, J. Gallemart. –
Antverpen : J. Keerbergius, 1617. – 1825 p.

Comte A. Course de philosophie positive. T. V. – Paris : Bachelier, 1864. – 544 p.
Crescas H. The Refutation of the Christian Principles / trans. by D.J. Lasker. – Albany

(NY) : State University of New York Press, 1992. – 156 p.
Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum.

Editio 31 / ed. C. Rahner. – Barcinone ; Friburg ; Roma : Herder, 1957. – 789 p.
Frey J.S. Joseph and Benjamin: A Series of Letters on the Controversy between Jews

and Christians Comprising the Most Important Doctrines of the Christian Religion.
Vol. 1. – New York : Moore & Payne, 1835. – 400 p.

Ibn ʻAbd al-Ḥalīm Ibn Taymīyah A. A Muslim Theologian's Response to Christianity:
Ibn Taymiyyaʼs Al-Jawab Al-sahih / trans. by Th.F. Michel. – Delmar (NY) :
Caravan Books, 1984. – 465 p.

Ibn Hazm of Cordova: The Life and Works of a Controversial Thinker / ed. by C. Adang,
M. Fierro, S. Schmidtke. – Leiden ; Boston : Brill, 2012. – (xxii) 804 p.

Lans B., van den, Bremmer J.N. Tacitus and the Persecution of Christians: An Invention
of Tradition? // Eirene. Studia Graeca et Latina. – 2017. – Vol. 53, N 1–2. – P. 299–331.

Michel T. A Christian View of Islam: Essays on Dialogue. – Maryknoll (NY) : Orbis
Books, 2010. – 214 p.

Modena L. Magen Wa-hereb / trans. by A.H. Podet. – Lewiston, NY : Edwin Mellen
Press, 2001. – 302 p.

Muslim-Christian Polemic during the Crusades: The Letter from the People of Cyprus
and Ibn Abi Talib al-Dimashqi’s Response / ed. R. Ebied, D. Thomas. – Leiden ;
Boston : Brill, 2005. – 516 p.

Muslim-Christian Polemics across the Mediterranean: The Splendid Replies of Shihab
al-Din al-Qarafi / ed. by D.R. Sarrio Cucarella. – Leiden ; Boston : Brill, 2015. – 380 p.

Perles J. R. Salomo ben Abraham ben Adereth. Sein Leben und seine Schriften, nebst
handschriftlichen Beilagen. – Breslau : Schletter, 1863. – 83 S.



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

75

Religiously Exclusive, Socially Inclusive? A Religious Response / ed. B. Reitsma., E. van
Nes-Visscher. – Amsterdam : Amsterdam University Press, 2023. – 317 p.

Simon b. Ṣemaḥ Duran, rabbi. Qeshet ū-Magen. – Jerusalem : Maḳōr Press, 1970. – 432 p.
Solomon ben Abraham Ibn Adret, rabbi. Maʾamar ʿal Yishmaʿel. With Introduction and

Notes [Hebrew] / ed. by B. Naor. – New York : Orot, 2008. – 408 p.
Swamy M. Revisiting the Antecedents of Interreligious Dialogue // Current dialogue.

The Ecumenical Review. – 2019. – Vol. 71, N 5. – P. 719–738.
The Cambridge History of Judaism. Vol. 5. Jews in the Medieval Islamic World / ed.

by Ph.I. Lieberman. – Cambridge : Cambridge University Press, 2021. – 1051 p.
The Communings with Himself of Marcus Aurelius Antoninus, Emperor of Rome:

Together with His Speeches and Sayings / transl. by Ch.R. Haines. – London : Wil-
liam Heinemann ; New York : G.P. Putnam’s Sons, 1916. – 415 p.

The Jewish-Christian Debate in the High Middle Ages. A Critical Edition of the Nizza-
hon Vetus / trans. by D. Berger. – Philadelphia : Philadelphia publishing society of
America, 1979. – 422 p.

The Polemical Works of ʿAlī al-Ṭabarī / ed. by R. Ebied and D. Thomas. – Leiden ;
Boston : Brill, 2016. – 491 p.

Walzer R. Galen on Jews and Christians. – London : Oxford University Press, 1949. – 101 p.

References

Adang, C., Fierro, M., & Schmidtke, S. (Eds.). (2013). Ibn Hazm of Cordova: The Life
and Works of a Controversial Thinker. Leiden; Boston: Brill.

Adang, C., Schmidtke, S. (2024). A Jewish Refutation of Samawʾal al-Maghribī’s
Ifḥām al-Yahūd. An Annotated Translation. Intellectual History of the Islamicate
World, 12(1–2), 1–44. doi:10.1163/2212943x-bja10012

Alfonsi, P. (2006). Dialogue against the Jews. Washington: The Catholic University of
America Press.

Bastomsky, S.J. (1973). The Talmudic View of Epicureanism. Apeiron, 7(1), 17–21.
DOI: 10.1515/APEIRON.1973.7.1.17

Benko, S. (1986). Pagan Rome and the Early Christians. Bloomington (Indiana): Indiana
University Press.

Berger, D. (Ed.). (1979). The Jewish-Christian Debate in the High Middle Ages. A Critical
Edition of the Nizzahon Vetus. Philadelphia: Philadelphia publishing society of America.

Berger, P.L. (1999) Desecularization of the world: a global overview. In P.L. Berger,
The desecularization of the world: Resurgent religion and world politics (pp. 1–18).
Washington: Wm. B. Eerdmans Publishing Co.

Bernstein, J. (2018). Udivlennyj Khristom. Moe puteshestvie iz iudaizma v pravoslavie
[Surprised by Christ. My journey from Judaism to Orthodoxy]. Moscow: Nikeya Publ.

Comte, A. (1864). Course de philosophie positive. T. V. Paris: Bachelier.
Crescas, H. (1992). The Refutation of the Christian Principles. Albany, NY: State Uni-

versity of New York Press.
Ebied, R. & Thomas, D. (Eds.). (2005). Muslim-Christian Polemic during the Cru-

sades: The Letter from the People of Cyprus and Ibn Abi Talib al-Dimashqi’s Re-
sponse. Leiden; Boston: Brill.



Лупандин И.В., Мельник С.В.

76

Ebied, R., & Thomas, D. (Eds.). (2016). The Polemical Works of ʿAlī al-Ṭabarī. Leiden;
Boston: Brill.

Frey, J.S. (1835). Joseph and Benjamin: A Series of Letters on the Controversy between
Jews and Christians Comprising the Most Important Doctrines of the Christian Re-
ligion. Vol. 1. New York: Moore & Payne.

Girshman, M. (2002). Evrejskaya i khristianskaya interpretacii Biblii v pozdnej antich-
nosti [Jewish and Christian interpretations of the Bible in Late Antiquity]. Moscow:
Bridges of Culture; Jerusalem: Gesharim.

Haines, Ch.R. (Ed.). (1916). The Communings with Himself of Marcus Aurelius Antoninus,
Emperor of Rome: Together with His Speeches and Sayings. London: William Heinemann.

Kirabaev, N.S. (Ed.). (2009). Srednevekovaya arabo-musulʼmanskaya filosofiya v perevo-
dakh A.V. Sagadeeva: v 3 t. T. 3 [Middle Ages Arab-Muslim philosophy in transla-
tion of A.V. Sagadeev in 3 vols. Vol. 3]. Moscow: Marjani.

Lans, B., van den, Bremmer, J.N. (2017). Tacitus and the Persecution of Christians: An
Invention of Tradition? Eirene. Studia Graeca et Latina, 53(1–2), 299–331.

Martino, L., & Gallemart, J. (Eds.). (1617). Biblia Sacra cum Glossa ordinaria primum
quidem a Strabo Fuldensi monacho Benedictino: nunc vero novis Patrum, cum
Græcorum, tum Latinorum explicationibus locupletata, et postilla Nicolai Lyrani. T. VI.
Antverpen: J. Keerbergius.

Maximov, Yu.V. (Ed.). (2012). Vizantijskie sochineniya ob islame: (teksty perevodov i
kommentarii) [Byzantine Writings on Islam (translated texts and comments)]. Moscow:
PSTGU Publ.

Maximov, Yu., Smolyar, K. (2008). Pravoslavnoe religiovedenie: islam, buddizm, iudaizm
[Orthodox religious studies: Islam, Buddhism, Judaism]. Moscow: Publishing House
of the Temple of the Prophet Daniel on Kantemirovskaya.

Melʼnik, S.V. (2022). Mezhreligioznyj dialog: tipologizaciya, metodologiya, formy
realizatsii [Interreligious dialogue: typologization, methodology, forms of implemen-
tation]. Moscow: INION RAN.

Melʼnik, S.V. (2024). Klassifikatsiya vidov mezhreligioznogo dialoga: novyj podkhod
[Classification of types of interreligious dialogue: a new approach]. Social and hu-
manitarian sciences. Domestic and foreign literature. Series 3: Philosophy, 1, 60–101.
DOI:10.31249/rphil/2024.01.06

Michel, T. (2010). A Christian View of Islam: Essays on Dialogue. Maryknoll (NY):
Orbis Books.

Michel, Th.F. (Ed.). (1984). A Muslim Theologianʼs Response to Christianity: Ibn
Taymiyyaʼs Al-Jawab Al-sahih. Delmar (NY): Caravan Books.

Modena, L. (2001). Magen Wa-hereb. Lewiston, NY: Edwin Mellen Press.
Lieberman, Ph.I. (Ed.). (2021). The Cambridge History of Judaism. Vol. 5. Jews in the

Medieval Islamic World. Cambridge: Cambridge University Press.
Naor, B. (Ed.). (2008). Maʾamar ʿal Yishmaʿel by Rabbi Solomon ben Abraham Ibn

Adret, with Introduction and Notes. New York: Orot.
Newser, J. (2007). Rabbi beseduet s Iisusom [Rabbi talks with Jesus]. Moscow: Bridges

of Culture, 2007.
Nicholas of Cusa. (2007). O mire very: izbrannye proizvedeniya [On the Reconciliation

of Faiths: Selected works]. Moscow: Canon+; Rehabilitation.



Религиозные споры авраамических религий:
история и типологизация

77

Osipov, A.I. (2014). Put  ̓razuma v poiskakh istiny [The Path of reason in search of the truth].
Moscow: Izdatel’stvo Sretenskogo monastyria.

Perles, J. (1863). R. Salomo ben Abraham ben Adereth. Sein Leben und seine Schriften,
nebst handschriftlichen Beilagen. Breslau: Schletter.

Polonsky, P. (2009). Dve tysyachi let vmeste. Evrejskoe otnoshenie k khristianstvu
[Two thousand years together. The Jewish attitude towards Christianity]. Rostov-on-
Don: Phoenix; Krasnodar: Neoglori; Jerusalem: Mahanaim.

Polosin, A.-V.S. (2004) Pochemu ya stal musulʼmaninom. Pryamoj putʼ k Bogu [Why I
became a Muslim. The direct way to God]. Moscow: Priamoi put’.

Rahner, C. (Ed.). (1957). Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de
rebus fidei et morum. Editio 31. Barcinone; Friburg; Roma: Herder.

Ratzinger, J. (Benedictus XVI). (2007). Vera. Istina. Tolerantnostʼ. Khristianstvo i
mirovye religii [Faith. Truth. Tolerance. Christianity and world religions]. Moscow:
Bibleisko-bogoslovskii institut sv. apostola Andreia.

Reitsma, B., Nes-Visscher, E., van. (Eds.). (2023). Religiously Exclusive, Socially In-
clusive? A Religious Response. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Sarrio Cucarella, D.R. (Ed.). (2015). Muslim-Christian Polemics across the Mediterra-
nean: The Splendid Replies of Shihab al-Din al-Qarafi. Leiden; Boston: Brill.

Simon b. Ṣemaḥ Duran, rabbi. (1970). Qeshet ū-Magen. Jerusalem: Maḳōr Press.
Swamy, M. (2019). Revisiting the Antecedents of Interreligious Dialogue. Current

dialogue. The Ecumenical Review, 71(5), 719–738. DOI:10.1111/erev.12475
Uzlaner, D.A. (2019). Konets religii? Istoriya teorii sekulyarizatsii [The end of religion?

History of secularization theory]. Moscow: Publishing House of the Higher School of
Economics.

Walzer, R. (1949). Galen on Jews and Christians. London: Oxford University Press.
Zuber-Yanikum, E. (2023). Ot Kumrana do Novozavetnogo kanona: osnovnye ehtapy

formirovaniya messiansko-ehskhatologicheskogo kulʼta Uchitelya pravednosti [From
Qumran to the New Testament Canon: the main stages of the formation of the Messi-
anic-eschatological cult of the Teacher of Righteousness]. Saint Petersburg: Alethea.

Об авторах
Лупандин Иван Владимирович – кандидат философских наук, до-

цент Учебно-научного центра гуманитарных и социальных наук, Москов-
ский физико-технический институт (научно-исследовательский универси-
тет), доцент кафедры библейско-богословских дисциплин Общецерковной
аспирантуры и докторантуры им. Свв. равноапостольных Кирилла и Ме-
фодия. Россия, Москва, ivanlupandin@yandex.ru

Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук, ве-
дущий научный сотрудник отдела философии, Институт научной инфор-
мации по общественным наукам Российской академии наук; доцент Обще-
церковной аспирантуры и докторантуры; старший научный сотрудник

mailto:ivanlupandin@yandex.ru


Лупандин И.В., Мельник С.В.

Центра межрелигиозного диалога, Болгарская исламская академия, Россия,
Москва, sermel05@mail.ru

About the authors
Lupandin Ivan Vladimirovich – Cand. Sci. (Philosophy), Associate

Professor at the Humanities & Social Sciences Center, MIPT University, As-
sociate Professor at the Chair of Biblical and Theological Disciplines, Saint
Cyril and Methodius Institute of Post-Graduate Studies, Russia, Moscow,
ivanlupandin@yandex.ru

Melnik Sergey Vladislavovich – Doctor of Sciences in Philosophy,
Senior Research Fellow at the Department of Philosophy, Institute of Scientific
Information for Social Sciences of the Russian Academy of Sciences; Associ-
ate Professor at Cyril and Methodius Institute of Post-Graduate Studies; Senior
Research Fellow at the Center for Interreligious Dialogue, Bolgar Islamic
Academy, Russia, Moscow, sermel05@mail.ru

mailto:ivanlupandin@yandex.ru



