
33

УДК 94 DOI: 10.31249/chel/2025.04.03

Бакус Г.В.
ИНКВИЗИТОР И «ДРУГИЕ»: ЕРЕТИКИ-ВАЛЬДЕНСЫ
В ПОЗДНИХ СОЧИНЕНИЯХ ГЕНРИХА ИНСТИТОРИСА

Институт научной информации
по общественным наукам РАН,

Россия, Москва, bakusgrig@gmail.com

Аннотация. В статье рассматриваются два случая с еретиками – еписко-
пом вальденсов Фридрихом Райзером и богемскими братьями – из практики Ген-
риха Инститориса. Описания обоих случаев были выполнены инквизитором из
Шлеттштадта в его поздних работах. Несмотря на различия в доктринах, Инсти-
торис назвал их вальденсами, используя образ Другого. В статье раскрывается
нарративная стратегия инквизиции: ересь (без каких-либо уточнений) враждебна
римскому папе и католической церкви.

Ключевые слова: инквизиция; ересь; вальденсы; папа римский; католиче-
ская церковь; образ Другого.

Получена: 01.07.2025            Принята к печати: 17.07.2025

Bakus G.V.
Inquisitor and The Others: Waldansian Heretics

in the late Whritings of Heinrich Institoris
Institute of Scientific Information on Social Sciences Russian Academy of Sciences,

Russia, Moscow, bakusgrig@gmail.com

Abstract. The article deals with two cases of heretics – the waldensian bishop
Friedrich Reiser and Bohemian brethren – from practice of Heinrich Institoris. Descrip-
tions of both cases were performed by Inquisitor from Slettstadt in his late works. De-
spite of differences in doctrines Institoris called them both as waldensians, using the



Бакус Г.В.

34

image of the Other. The paper reveals a narrative strategy of inquisition: heresy without
any specification is the adversary of the Roman pope and Catholic church.

Keywords: heresy; inquisition; waldensians; Roman pope; Catholic church; image
of the Other.

Received: 01.07.2025                                                  Accepted: 17.07.2025

Введение

6 марта 1458 г. в Страсбурге как еретик был казнен стран-
ствующий проповедник Фридрих Райзер (Friedrich Reiser, ок.
1401–1458) – один из последних видных представителей движения
вальденсов. Скитаясь между общинами единомышленников на
огромном пространстве Священной Римской империи германской
нации от Бранденбурга до Страсбурга, этот человек был одним из
активных участников процесса культурного обмена с гуситами и
даже был рукоположен в сан епископа 14 сентября 1433 г. во время
своего пребывания у таборитов в Чехии [Keller, 1889, S. 122]. Со-
гласно данным Р. Кикхефера, к середине XV в. в немецких землях
существовали многочисленные конгрегации вальденсов, которые
также поддерживали отношения с общинами гуситов в Богемии
[Kiekhefer, 1979, p. 90]. Различные группы еретиков, противопостав-
ляющие себя официальной Римской церкви, но находящиеся между
собой в постоянном диалоге в вопросах вероучения, были своего
рода идеальными «другими» для инквизиторов, боровшихся с
проявлениями религиозного инакомыслия. Ниже мы попытаемся
проследить категориальный аппарат и систему образов, использо-
вавшиеся одним из инквизиторов еретического нечестия (inquisitor
heretice pravitatis) при описании случаев из собственной практики.

Воспоминание о казни

Одним из непосредственных участников трагической ситуа-
ции марта 1458 г. был не кто иной, как молодой Генрих Крамер, он
же Генрих Инститорис (Heinricus Institoris, ок. 1430 – ок. 1505) –
брат ордена проповедников из города Шлеттштадт в Эльзасе и бу-
дущий автор печально известного трактата о колдовстве «Молот
ведьм» (Malleus Maleficarum, 1486). О своем знакомстве с казнен-
ным еретиком этот человек упоминал в двух своих поздних сочине-



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

35

ниях – «Труд с проповедями» (Opus sermonum, 1496) и «Книжица об
ошибках “Монархии”» (Opusculum in errores Monarchie, 1496/1499).

Особенность ситуации заключается в значительной времен-
ной дистанции: 38 лет отделяли казнь Фридриха Райзера от того
момента, когда «брат» Генрих взялся за перо. За эти годы несколько
раз существенно изменился статус брата-проповедника. В 1479 г.
папа Сикст IV назначил его «инквизитором всей верхней Герма-
нии» (inquisitor per totam Alemaniam superiorem). В 1482 г. Генрих
из Шлеттштадта написал небольшой памфлет «Послание против
одного концилиариста, а именно – архиепископа Краинского»
(Epistula contra quendam conciliistam archiepiscopum videlicet
Crainensem) [Institoris, 1482]. В этом сочинении Инститорис вы-
ступил голосом папской партии в ожесточенной полемике с архи-
епископом Андреасом Ямометичем или Замометичем (Andreas
Jamometić или Zamometić, 1420–1484) – сторонником возобновле-
ния Базельского собора (действовал в 1431–1449 гг.), требовавшим
среди прочего низложения римского понтифика. Этот эпизод пре-
вратил никому не известного ранее брата ордена проповедников в
публичную фигуру, высказывающуюся на страницах своего сочи-
нения по вопросам, принципиально важным для судьбы всей като-
лической церкви. Следующей знаменательной биграфической вехой
стали два крупномасштабных процесса о колдовстве – в Равенс-
бурге (1484) и Инсбруке (1485). В 1486 г. им был написан «Молот
ведьм», а в 1491-м инквизитор из Эльзаса преподнес городскому
совету Нюрнберга небольшую «Книгу» (нем. buoch, лат. opusculum)
с советами, как судьи должны организовать расследование дел о
колдовстве [Бакус, 2023, с. 116–139]. В 1496 г. вышло последнее
прижизненное издание «Молота ведьм», после появления которого
Инститорис сосредоточился на написании других книг, в том числе
тех, что стали для нас источниками в этом исследовании. «Брат»
Генрих из Шлеттштадта вспоминает историю Райзера с высоты
своего – нового и значительного – положения в церкви.

«Проповеди о теле Христовом, в нынешние времена весьма
полезные против некоторых новых ересей, произрастающих в мире»
(Sermones de corpore Christi modernis in temporibus plurimum
perutiles contra quasdam novas hereses in mundo pullulantes) или
«Труд с проповедями» (Opus sermonum) был опубликован в автор-
ском сборнике «Различные трактаты со многими проповедями
против четырех новейших ошибок, восходящих к наибожествен-
нейшему таинству Евхаристии» (Tractatus varii cum sermonibus



Бакус Г.В.

36

plurimis contra quattuor errores novissime exortos adversus divinis-
simum eucharistie sacramentum) [Institoris 1496]. Это объемное бого-
словское сочинение в трех частях, в котором последовательно и
детально обсуждаются взаимосвязанные вопросы. Первая часть
посвящена истории таинства, начиная с обсуждения ветхозавет-
ных прообразов (включает 11 проповедей). Вторая содержит рас-
суждения о «сущности таинства» (19 проповедей). Третья часть
объединяет в себе шесть проповедей о различных трудностях тол-
кования таинства.

В Opus sermonum Инститорис дважды возвращается к воспо-
минаниям о Фридрихе Райзере. Оба отрывка относятся ко второй
части сочинения, в которой обсуждается целый ряд вопросов – от
полемики с гуситами до тонкостей процесса богослужения. Первая
проповедь «О силе таинства» (Sermo I de virtute consecrationis) со-
держит рубрику «Ввиду новых ересей» (Propter modernas hereses)
и в ней мы находим:

Отступничество от веры получает непрерывный рост от поднимающихся
ересей, и [совершается это] преимущественно гуситами, а также ересью вальден-
сов (самопровозглашенный папа которых был сожжен в Страсбурге и мною
[предварительно] допрошен), поскольку они [ереси гуситов и вальденсов. – Гр.Б.]
новые изнутри и снаружи, [равно] как и всеми многими еретиками, которых по
(долгу) службы инквизиционной я должен был передавать для наказания свет-
ской власти (о чем с прискорбием сообщаю)1.

Вторая проповедь второй части «О дурном (буквально –
“злом”) и недостойным служении, в котором совершается ли таин-
ство» (de ministro malo & indigno huius sacramenti an conficiat),
также содержала большой отрывок:

Особенно необходимо проповедовать народу об этой материи из-за раз-
личных ересей, из которых одна долго процветает, то есть вальденсов, которой
папа, как выше указано, когда должен был быть сожжен, признался (и, наконец,
был сожжен в Страсбурге как повторно впавший в ересь), что располагал спосо-
бом рукоположения пресвитеров одним только наложением руки, как установлено
было апостолами, и что римская церковь никакой властью не обладает. Титул же

1 Перевод мой; латинский текст: discessio a fide per insurgentes hеereses
continuum capit incromentum, et precipue cum Hussitis ac heresi Valdensium, quorum
pretensum papam Argentine combustum mihique confessum quia intus et extra novi,
sicut et alios plures hereticos, quos ex officio inquisitionis brahio seculari ad punien-
dum reliqui me quod dolenter refero [Institoris, 1496, [110]].



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

37

того был «Фредерик, Божией милостью епископ верных Христу, отрицающих
Константиновы дары»1.

Небольшая «Книжица об ошибках “Монархии”» (Opusculum
in Errores Monarchie) [Institoris, 1499] представляет собой полеми-
ческий текст против давнего (написанного еще в 1436 г.) сочине-
ния доктора права Антония Розелли (итальянский вариант имени –
Antonio Rosselli, латинский – Antoninus de Rosellis, 1381–1466)
Monarchia sive de Potestate Imperatoris ac Pape («Монархия, или
[рассуждение] О власти императора и папы»), оспаривавшего идеи
папацезаризма, то есть верховенства папы римского над светской
властью. Под сокращенным названием «Монархия» сочинение Ро-
зелли вышло повторно в Венеции уже в виде печатного издания в
1487 г. и позднее, в 1491 г., было осуждено епископом Тревизо
Николо Франко (ит. Nicolo Franco, ок. 1425–1499). Критический
отклик Инститориса на это старое сочинение появился на свет бла-
годаря интересу венецианского духовенства, в пользу чего свиде-
тельствует авторское посвящение «благородному и наимудрейшему
доктору теологии Антонио Пицоманни-венецианцу» (nobili & clar-
risimo theologie doctori Anthonio Pizomannis Veneto). Это обстоя-
тельство подтверждает наличие официальных отношений автора
трактата «Об ошибках ”Монархии”» с венецианским духовенством
и, возможно, с окружением венецианского патриарха [Segl, 1988,
S. 122]. Предисловие автора (Proemium auctoris) к «Книжице» да-
тировано августом 1496 г., но выйти из печати этому сочинению
было суждено только через три года – в 1499 г. Как отмечает
Т. Херциг, «Книжица об ошибках “Монархии”» написана с анти-
концилиаристских позиций. Ее основная идея сводится к тому, что
любой, оспаривающий идею абсолютной власти папы, является
еретиком [Herzig, 2020, p. 60]. И здесь Инститорис демонстрирует

1 Перевод мой; латинский текст: Et hic materia ad predicandum populo est
pernecessarium propter varias heresis quarum una diu viguit, scilicet & Valdensium,
quorum papa, ut supra tactum est, vbi incinerari debuit confessus. & tamen inceneratur
Argentine, quia relapsus modum habuerit ordinandi presbyteros per manum
impositionem solum. Vt apostoli dogmatizando quod romana ecclesia nullam haberet
auctoritatem & quod omnes benedictiones eius essent maledictionem. Erat enim eius
titulus. Fridericus dei gratia episcopus xpi [здесь используется одной из принятых
сокращений – так называемых «священных имен» (nomina sacra)] fidelium
abnegantium donationes constantini [Institoris, 1496, [114]].



Бакус Г.В.

38

удивительную изобретательность, сравнивая Розелли с Фридрихом
Райзером:

Это положение Розелли рукоплещет более всего ошибке вальденсов, са-
мопровозглашенный папа которых по имени Фредерик был сожжен в 1456 году в
Страсбурге, городе Германии, титул его также был – «Фредерик, Божией мило-
стью епископ верных Христу, отрицающих Константиновы дары»1.

При том, что путаница с написанием имени казненного
(Fridericus или Federicus) и названия секты (Valdensium или
baldentium), возможно, лежит на совести наборщиков в печатнях, в
последнем отрывке появляется характерная для Инститориса неак-
куратность в деталях: здесь вместо 1458 г. упоминается 1456-й,
чуть позже, в 1501 г., он ошибется с возрастом «сестры» Лючии из
Нарни, терциарки доминиканского ордена, подлинность стигматов ко-
торой он должен был подтвердить как инквизитор [Herzig, 2008, p. 40].

Все три отрывка (в двух сочинениях) содержат нарочито ску-
пые, повторяющиеся фразы – Инститорис их обронил в ходе рассу-
ждений в контексте других проблем. Перед нами не воспоминания в
собственном смысле слова, но именно упоминания, являющиеся ча-
стью логической аргументации: брат Генрих приводит Райзера как
«пример» (exemplum) или, если использовать терминологию Malleus
Maleficarum, «пример из инквизиционного опыта» (experientia).

Подобный прием доминиканец из Эльзаса уже использовал
ранее: на страницах «Молота ведьм» мы находим четыре стерео-
типных упоминания «нашего товарища инквизитора из Комо» (so-
cius noster inquisitor Cumanus – Malleus maleficarum, I, 11; II/1,2;
II/1,4; III/2,15). Все «примеры из Комо» обязательно включали за-
явление, что этот брат-проповедник «предал огню сорок одну ведьму»
(40. et vnam Maleficam igni tradidit) в Бормио (Bormio, Valtellina) в
течение одного 1485 г. М. Тавуцци указывает, что под обозначением
inquisitor Cumanus в «Молоте ведьм» подразумевался доминиканец
Лоренцо Солери да Сант-Агата (ит. Lorenzo Soleri da Sant’Agata,
лат. Laurentius de Soleriis de Sancta Aghata), занимавший пост
инквизитора Верчелли, Ивреа, Новары и Комо с 1483 по 1505 г.

1 Перевод мой; латинский текст: Plurimum applaudit hec positio roselli
errori baldentium (sic! – Гр.Б.): quorum pretensus quidem papa Federicus (sic! –
Гр.Б.) nomine sub anno 1456 Argentine ciuitate almanie: incinerates fuit: cuius etiam
titulus erat: Federicus dei gratia episcopus christi fidelium abnegantium donationes
Constantini. [Institoris, 1499, 12v].



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

39

[Tavuzzi, 2007, p. 163–174]. Исследователь не приводит каких-либо
сведений относительно количества казненных по обвинению в
колдовстве, отметив только, что Солери мог сообщить общее число
людей, попавших под следствие специальных представителей ин-
квизитора – викариев инквизиции – во всем регионе [Tavuzzi,
2007, p. 170]. Однако «Молот ведьм» однозначно указывает на
Бормио как место, где «наш товарищ инквизитор из Комо» развер-
нул преследования, и это позволяет оценить достоверность сведе-
ний Инститориса. Согласно данным Р. Деккера, к упомянутому
1485 г. относится сожжение там пяти женщин доминиканцем по
имени Джироламо; ранее, в ходе ведовских процессов 1483–1484 гг.,
под руководством брата Агостино было сожжено еще 14 человек
[Decker, 2008, p. 54–55]1. Немецкий историк Г. Ерошек предполо-
жил, что знакомство «брата Генриха из Шлеттштадта» с деятель-
ностью «инквизитора из Комо» было связано с путешествием в Рим
для получения буллы папы Иннокентия VIII Summis desiderantes
affectibus [Jerouschek, 1992, Р. XLI], однако этому противоречит
датировка документа: в декабре 1484 г. инквизитор из Комо еще не
мог знать, что в следующем, 1485 г., он казнит именно 41 ведьму.

Неопределенность вокруг событий в Бормио, а также из-
вестная склонность Инститориса к скоропалительным и неакку-
ратным формулировкам, превращают упоминаемого в Malleus
Maleficarum «инквизитора из Комо» в своеобразную риторическую
конструкцию, созданную «братом Генрихом» для того, чтобы от-
разить взгляды итальянских доминиканцев на природу злонаме-
ренного колдовства (maleficia) и продемонстрировать знакомство с
материалом «из первых рук». Такая же метаморфоза произошла
и с памятью Фридриха Райзера.

Experientia, «примеры из инквизиционного опыта», всегда
преподносились как свидетельство непосредственного участника
дознания («инквизитора из Комо» или самого Инститориса). Даже
в предельно лаконичной форме подобный нарратив всегда сооб-
щал некоторую информацию об обвиняемых – ведьмах или ерети-
ках, но при этом описание оставалось скупым на детали (и не всегда
достоверным по современным меркам). Главная цель experientia –

1 В первом случае, вероятно, речь идет о Джироламо Рускони (Girolamo
Rusconi) викарии инквизиции под началом Солери [Tavuzzi, 2007, p. 171–172], во
втором – об Агостино из Павии (ит. Agostino da Pavia, лат. Augustinus de Papia)
[Tavuzzi, 2007, p. 213].



Бакус Г.В.

40

нравственное суждение и описание инаковости обвиняемых, обо-
значение их как других.

Конструируя образ идеального противника церкви

Упоминание «брата» Генриха из Шлеттштадта сохранило в
истории титул казненного: Fridericus (Federicus) dei gratia episco-
pus Christi fidelium abnegantium donationes Constantini – «Фредерик,
Божией милостью епископ верных Христу, отрицающих Констан-
тиновы дары». При некотором сходстве с официальными имено-
ваниями церковных иерархов формулировка Райзера подчеркивала
принципиальное отличие от установлений Католической церкви, а
именно отказ от светской власти. Под названием «Константинов
дар» известен подложный документ, согласно которому император
Восточной Римской империи (Византии) Константин Великий по-
становил, что папа римский Сильвестр (314–335) должен владыче-
ствовать над всей христианской церковью, а также получает в свое
управление Рим, Италию и «области Запада». Титул, который при-
водит в своем сочинении Инститорис, соответствует тому, что мы
знаем о доктрине вальденсов: около 1368 г. в их кругах распро-
страняется идея, согласно которой они являются последователями
прелатов из окружения папы Сильвестра, отошедших от понтифика
после того, как тот якобы принял дар императора Константина
(280–337) [Вернер, 1964, с.121].

Почему Инститорис упорно именует Райзера папой?
Возможно, тем самым он подчеркивает значение собствен-

ного свидетельства – он допрашивал не простого еретика, не «пре-
свитера» и даже не «епископа», но папу. Даже с оговоркой относи-
тельно того, что Фридрих только п р и т я з а л  (pretensus) на это
уникальное положение в иерархии еретиков, его фигура станови-
лась сопоставима с подлинным понтификом и главой Римской ка-
толической церкви. Примечательно и то, что, используя в этих от-
рывках термин «папа», брат Генрих игнорирует, например, слово
«ересиарх» (haeresiarcha)1.

1 Этот термин используется в инквизиционном протоколе, составленном
при допросе фриульского мельника Доменико Сканделла по прозвищу Меноккио,
которого объявили «не только явным еретиком, но и ересиархом» (non modo for-
malemhereticum... sed etiam heresiarcam) [Гинзбург, 2000, с. 184].



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

41

Идея о папе еретиков противоречит также тому, что известно
о принципах организации этого религиозного сообщества, которое
за время своего существования прошло несколько этапов инсти-
туализации. Вальденсы систематически проводили собственные
соборы, и уже к середине XIV в. у них сложилась иерархия, со-
стоящая из трех ступеней – епископ, пресвитер и диакон [Вернер,
1964, с. 123]1. В XIV в. в среде вальденсов циркулировали идеи о
священническом сане и высоком статусе основателя их движения:
якобы Петр Вальд был дружен с кардиналом Католической церкви
либо сам был обладателем этого сана (в одной из проповедей-
гомилий он упоминается как Petrus Waldus cardinalis Romanus), но
позднее был изгнан из Рима происками врагов [Вернер, 1964, с. 123].
В силу этого едва ли возможно представить ситуацию, в которой
Фридрих Райзер в своих притязаниях пошел бы дальше легендар-
ного основателя этого движения. К тому же, как отмечал Э. Вернер,
с конца XIII в. вальденсы осуждают и отрицают как еретическую
всю Католическую иерархию во главе с папой, но также предают
анафеме и светские власти, начиная с императора и заканчивая
судьями [Вернер, 1964, с. 115].

В контексте интересующей нас темы особенно важно то, что
главным требованием мятежного концилиариста архиепископа
Краинского Андреаса Ямометича было низложение римского папы
Сикста IV как еретика и преступника. Обвинительная часть «Ба-
зельской прокламации» начиналась словами: «Во-первых, ты,
Сикст понтифик, словно еретик, принизил Бога, правосудие его,
веру вселенскую и славу Римской церкви»2. Далее документ со-
держал пассаж, прямо характеризующий папу как еретика:

Также ты, Сикст, еретик дьявольский, неправомочно отверг стигматы, утвер-
жденные истинным и высочайшим понтификом Пием доброй памяти и вселен-
ской церковью, то есть [стигматы] святой Екатерины Сиенской наисвятейшего
ордена проповедников. И то будет обсуждаться на будущем соборе3.

1 Первоначально, пусть и очень недолго, в сан могли быть рукоположены
наравне с мужчинами и женщины [Вернер, 1964, с. 122]. О специфике организа-
ции общин вальденсов см.: Kiekhefer, 1979, p. 57.

2 Перевод мой; латинский текст: Inprimus tu, Sixte pontifex, tamquam hae-
reticus, postposuisti Deum, iustitiam eius, fidem catholicam et honorem Romanae ec-
clesiae [Schlecht, 1903, S. 36*].

3 Перевод мой; латинский текст: Item tu, Sixte haeretice et diabolice, inviola-
biliter approbata per verum et summum pontificem Pium bonae memoriae et universa-
lem ecclessiam reprobasti stigmata videlicet sanctae Catherinae de Senis sacrosanctissimi



Бакус Г.В.

42

Здесь в вину действующему папе был поставлен давний
конфликт между нищенствующими орденами, соперничавшими
друг с другом: как отмечает Т. Херциг, упоминание стигматов не
попало в официальные документы по канонизации Екатерины Си-
енской из-за сильного противодействия со стороны францисканцев
еще в понтификат Пия II. Сикст IV продолжил эту линию, запре-
тив изображения святой, отмеченной ранами крестной муки Хри-
ста [Herzig, 2013, p. 326]. Архиепископ Краинский, будучи доми-
никанцем, воспринял эту ситуацию как посягательство на святую
собственного ордена со стороны неправедного понтифика, оскор-
бившего тем самым Бога и потому впавшего в ересь. Позднее Ин-
ститорис, главный оппонент Ямометича, использовал этот образ
папы-еретика, появившийся в ходе ожесточенной внутрицерков-
ной полемики, для обозначения духовного лидеры группы, которая
на протяжении всей своей истории старательно дистанцировалась
от Римской курии и ее порядков. Эта ситуация содержит в себе
определенный парадокс: для обозначения еретиков как д р у г и х
используются категории, характеризующие упадок с о б с т в е н -
н ой  группы, ее худшие черты.

Печальная судьба Фридриха Райзера примечательна тем, что
он оказался верен собственной доктрине до конца – именно это
скрывается за формулировкой Инститориса «и, наконец, был со-
жжен в Страсбурге как повторно впавший в ересь» (tamen incenera-
tur Argentine, quia relapsus). Как отметил Р. Кикхефер, успех в ходе
преследований вальденсов в конце XIV в. напрямую был связан с
переходом духовных лидеров вальденсов в ряды сторонников
официальной Римской церкви. Вновь обращенные могли предоста-
вить информацию инквизиторам и порой вели активную деятель-
ность на новом поприще – принимая сан священников и занимаясь
миссионерством [Kieckhefer, 1979, p. 57–58]. Позиция Фридриха
Райзера представляла собой контраст по отношению к более ран-
ней тенденции среди верхушки вальденсов, что делало его пример
значимым в назидательном плане. Анализируя символический язык
церкви в отношении нераскаявшихся и упорствующих, Т. Вернер
обращает внимание, что обвинительным приговором Церковь да-
вала понять, что нет никакого смысла далее ожидать возвращения
этого обремененного грехами человека [Вернер, 2003, с. 282]. В этом

ordinis praedicatorum. Et de hoc disputabitur in futuro concilio [Schlecht, 1903,
S. 36*–37*].



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

43

контексте мне представляется важным также приведенное иссле-
дователем высказывание Бернара Ги о том, что у инквизиторов
записаны имена многих еретиков, которые будут вычеркнуты из
«книги жизни», если не отрекутся от своей ереси [там же, с. 273].
Развивая свое наблюдение, Т. Вернер далее пишет: «Возможно Ги
и его коллеги придерживались того лестного для себя мнения, что
если они добросовестно запишут имена разоблаченных еретиков вме-
сте с их прегрешениями (что они на практике делали повсеместно), то
Господь вычеркнет их из небесной книги жизни» [там же]. Эта
трактовка показывает нам усилия инквизиторов с точки зрения
эсхатологии, позволяя увидеть ситуацию составления и записи
«примеров» за пределами сугубо утилитарных целей.

Казус Фридриха Райзера мог быть особенно значимым для
Инститориса также в силу того, что доминиканцы в Священной
Римской империи не так часто сталкивались с этой еретической
сектой: предыдущая большая волна гонений на вальденсов прошла
в немецких землях в конце XIV в., еще до рождения «брата» Ген-
риха, – с 1389 по 1401 г. Большая часть процессов была организо-
вана священником Мартином из Амберга и целестинцем Петром
Цвиккером – епископскими инквизиторами, не имевшими специаль-
ной папской буллы, подтверждающей полномочия и не имевшими
отношения к доминиканскому ордену [Kieckhefer, 1979, p. 55–56].
Один из этих людей – Пётр Цвиккер – составил в 1395 г. полеми-
ческое сочинение «Пока люди спят» (Cum dormirent homines), по-
лучившее значительное распространение и сохранившееся в 50 спи-
сках [Välimaki, 2019, p. 3]. Для догутенберговской эпохи это число
является значительным, но при этом остается только гадать на-
сколько далеко простиралась известность за пределами ордена
целестинцев. Нет никаких признаков того, что Инститорис, став
инквизитором, был знаком с текстом Cum dormirent homines. Страс-
бургский эпизод 1458 г. приобрел особое значение для брата Ген-
риха из Шлеттштадта как личный опыт в силу скудости сведений о
вальденсах, которыми он располагал первоначально. Спустя 40 лет
после казни Фридрих Райзер стал для Инститориса идеальным во-
площением врага Католической церкви и одновременно удобным
полемическим инструментом, который был нужен для дискреди-
тации противников папы, не имевших никакого отношения
к вальденсам, например итальянского гуманиста Антония Розелли.
Инструментальное отношение наиболее наглядно проявляется в позд-
них сочинениях «брата» Генриха из Шлеттштадта, запечатлевших



Бакус Г.В.

44

трансформацию образа от реального человека к мыслительному
шаблону и риторической фигуре.

Другие «вальденсы» Генриха Инститориса

По иронии судьбы в последние годы своей жизни «брат»
Генрих из Шлеттштадта вновь лично столкнулся с еретиками, ко-
торых считал вальденсами. 4 февраля 1500 г. папа Александр VI
назначил Инститориса нунцием (официальным представителем) в
Моравской марке королевства Богемия. Этот пост стал вершиной
церковной карьеры «брата Генриха» из Шлеттштадта.

Основным местом пребывания посланника апостольского
престола стал доминиканский конвент Св. Михаила в г. Ольмюц
(ныне Оломоуц в Чехии), а главным противником (для противо-
действия которым он и прибыл) – община верующих, участники
которой именовали себя «Единением братьев» (Unitas Fratrum).
Это религиозное движение восходило к гуситам и поддерживало
связи с другими группами, считавшимися еретическими. Особен-
ность Unitas Fratrum заключалась в том, что участники не проти-
вопоставляли себя официальной церкви, но считали, что сами входят
как особая группа в единую Вселенскую церковь наравне с Римской
и Богемской (утраквистской) церквами [Halama, 2020, p. 376].

По пути в Чехию «брат Генрих из ордена проповедников»
в марте 1500 г. посетил город Ферарру в Северной Италии, где
принял участие в процессе инквизиционного дознания об обретении
стигматов, повторяющих раны распятого Христа, сестрой Лючией
Брокаделли, женщиной-мистиком, близкой доминиканскому ордену.

Прибыв в Ольмюц, Инститорис пригласил на публичный
диспут духовных лидеров чешских братьев – Томаса из Пршелоуча
(чешск. Tomáš Přeloučský, лат. Thomas Praelaucius, ок. 1435–1518)
и Лаврентия Красоницкого (чешск. Vavřinec Krasonický, лат. Lauren-
cius Krasonicky, 1460–1532). В качестве своей центральной темы
Генрих Инститорис избрал мистический опыт итальянских жен-
щин-мистиков, близких доминиканскому ордену. Посланник апо-
стольского престола на правах очевидца живописал стигматы, об-
ретенные Лючией Брокаделли, что должно было самым наглядным
образом продемонстрировать подлинное Божественное присутствие
в рядах истинной (то есть католической) церкви. Этот эпизод хо-
рошо иллюстрирует стратегию брата Генриха из Шлеттштадта в дис-
путе с «чешскими братьями», – использовать образы чудес «живых



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

45

святых» (santa viva) для того, чтобы свести на нет нравственный
идеал скромности и воздержания, который демонстрировали его
оппоненты. В глазах большинства сторонников духовные лидеры
Unitas Fratrum обладали высоким авторитетом, который инквизи-
тор еретического нечестия пытался ниспровергнуть, рассказывая с
позиции свидетеля о даре стигматов сестры Лючии.

Как показывает анализ переписки чешских братьев, прове-
денный Т. Херциг, истории santa viva вызвали оживленное обсуж-
дение среди участников движения, однако не привели их к покая-
нию и отречению от собственных «ошибок» [Herzig, 2016, p. 27–28].
Убедившись в том, что цель устного обращения к еретикам достиг-
нута не была, Инститорис взялся за написание сочинения «Щит,
веру святой римской церкви защищающий от ереси вальденсов
или пикардов» (Sancte romane ecclesie fidei defensionis clypeus
adversus Waldensium seu Pikardorum heresim) [Institoris, 1502], ко-
торое также вызвало широкое обсуждение в среде чешских братьев.
Подзаголовок «Щита» гласил: «Проповеди апостольского престола
против ереси вальденсов, охватившей Моравскую марку королев-
ства Богемии, собранные из сочинений сего престола братом ор-
дена проповедников Генрихом Инститорисом, инквизитором ере-
тического нечестия, профессором священного писания и нунцием
папы Александра1». Как указывала Т. Херциг, к написанию сочи-
нения, посвященного полемике с еретиками, будущего автора по-
буждал не кто иной, как сам понтифик [Herzig, 2013, p. 320].
«Щит, веру святой римской церкви защищающий…» стал своего
рода прокламацией, фиксирующей позицию Инститориса в неза-
вершенном диспуте. Создание этой книги повторяет ситуацию вокруг
Malleus Maleficarum: не сумев отстоять свою позицию в реальной
конфликтной ситуации, Инститорис формулирует и публикует
свое видение решения проблемы в сопровождении документов, по-
лученных им в папской курии и подтверждающих его статус.

По содержанию и концепции «Щит» близок полемическим со-
чинениям, созданным в рамках антиеретической полемики XIII в. –
специфической книжной традиции и ее основных «инструментов»,
созданных как ответ на распространение еретических учений. В своей

1 Перевод мой, латинский текст: Sermones apostolice sedis contra heresim
waldensium marchionatum moravie regni bohemie occupantium collecti ex comissione
eiusdem sedis ab inquisitore heretice pravitatis fratre Henrico Institoris Sacre pagine
professore et nuncio pape Alexandri ordinis predicatorem [Institoris, 1502, fol. IIr].



Бакус Г.В.

46

монографии «Ересь и еретики в XIII столетии: репрезентации в тек-
стах» Л.Дж. Сэквилл выделяет пять сочинений полемической на-
правленности (все они были созданы в Ломбардии): «Сумма против
катаров и вальденсов» (Summa contra catharos et valdenses) магистра
искусств Болонского университета Монеты из Кремоны, близкого
друга святого Доминика и инквизитора, два различных сочинения
с одинаковым названием – «Сумма против еретиков» (Summa contra
hereticos, оба написаны неизвестными авторами, связанными с ин-
квизицией, одно из них сохранилось в четырех списках, другое – в
двух), «Диспут между католиком и еретиком-патареном» (Disputatio
inter catholicum et paterinum hereticum) и «Книга о выше[названной]
“Звезде”» (Liber suprastella, предполагается, что сочинение было
составлено как опровержение еретического сочинения Liber Stella)
Сальво Бурчи [Sackville, 2011, p. 13–40]. Последнее большое сочи-
нение Генриха Инститориса возвращается к этому специфическому
«жанру», формулируя положения, позволяющие преодолеть аргу-
ментацию еретиков в ситуации прямого диалога.

Последнее большое сочинение Инститориса, как и Malleus
Maleficarum, открывал документ святейшего престола, озаглавлен-
ный в книге как «Послания от наисвятейшего господина нашего
папы Александра VI, утверждающие инквизитора еретического
нечестия» (Breuia destinata a Sanctissimo domino nostro papa Alexan-
dro. vi. inquisitori heretice prauitatis) [Institoris, 1502, fol. IIr]. И да-
лее по тексту этот документ Инститорис именует «Апостольской
буллой и прочим» (Bulla apostolica etc.) – возможно, в этом заклю-
чалась попытка подчеркнуть собственное положение, поскольку
бреве являлось документом служебного характера, а булла как до-
кумент была выше по своему статусу.

В эту книгу вошло краткое обличительное послание, адресо-
ванное лично Лаврентию Красоницкому, – «Против наивысшего
защитника вальденсов Лаврентия Крассоница [Красоницкого] из
Литомышля» (Contra supremum waldensium defensorem Laurentium
Crassonycem de Lythomisshyl probatio in modum epistole), в котором
автор упорно продолжал именовать своего оппонента «братом [из]
вальденсов, просторечно [именуемых] пикартами» (Fratrum
waldensium vulgariter pikardorum) [Institoris, 1502, fol. Viv–VIIr].
Используя эти названия, Инститорис находился в русле полемиче-
ской традиции противников Unitas Fratrum, поскольку ни одно из
этих слов не использовалось самими «чешскими братьями» Ото-
ждествление с вальденсами возникло из-за близости идеалов и



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

47

тесных контактов, но при этом сами участники Unitas Fratrum стре-
мились дистанцироваться от этой опасной аналогии [Halama, 2020,
p. 375–376]. «Пикарт» (искаженный вариант слова «беггард») было
популярным в Богемии XV в. обозначением радикальных гуситов,
отрицавших таинство Евхаристии [Ibid., p. 376].

Помимо «Послания» вступительная часть «Щита» содержит
также «Заметку о ложных чудесах еретиков» (Nota de falsis miracu-
lis hereticorum) [Institoris, 1502, fol. IXv], содержащую обширное
рассуждение общего характера о природе божественного чуда.
«Подлинные чудеса» (veri miraculi) противопоставляются «чуде-
сам дьявольской работы» (mira diabolica opera) в том, что первые
проявляются явно, а вторые – тайно. Veri miraculi, согласно мне-
нию брата Генриха из Шлеттштадта, «в укреплении веры» (in fidei
corroborationem). Также Инститорис упоминает о двух «ошибках»,
якобы характерных для учения еретиков, – «об ошибке, что не
следует почитать крест» (De errore quod non venerantur crucem) и
«об ошибке, что не следует верить в таинство Евхаристии» (De
errore quod non credunt eucharistie sacramentum). Впрочем, тезисы
эти, вынесенные на обсуждение и разоблачаемые Инститорисом, в
действительности имели мало общего с доктриной Unitas Fra-
trorum, дистанцировавшегося от радикализма в интерпретации та-
инства [Halama, 2020, p. 376].

Как писала Т. Херциг, в «Щите» Инститорис создает образ
чешских братьев как группы еретиков, близкой ведьмам в том, что
обе секты участвуют в дьявольском заговоре и вредят католиче-
ской церкви. Враг рода человеческого прибегает к услугам (жен-
щин) ведьм для преумножения демонических деяний, но также он
использует (мужчин) еретиков, распространяющих свои учения и
подрывающих истинную веру [Herzig, 2016, p. 25]. Согласно ори-
гинальному решению инквизитора еретического нечестия и пап-
ского нунция, самым действенным средством против доктриналь-
ных угроз, исходящих от возглавляемых мужчинами еретических
групп, наподобие чешских братьев, является духовный опыт жен-
щин-святых, который служит также прославлению доминиканского
ордена.

Так или иначе, этот конфликт не имел фатальных последствий
для оппонентов «посланника апостольского престола»: Томас из
Пршелоуча и Лаврентий Красоницкий благополучно пережили
своего сурового обличителя. Сам же Инститорис последние годы
своей жизни был занят продвижением культа santa viva: он составил



Бакус Г.В.

48

памфлет о Лючии Брокаделли и занимался организацией его пере-
вода на «просторечные» языки и издания в Германии и Испании.

Заключение

До и после написания «Молота ведьм» «брат» Генрих имел
дело с классическими «другими» – еретиками – вальденсами и
чешскими братьями соответственно. Описывая свой опыт, инкви-
зитор еретического нечестия использовал терминологию и специ-
фические риторические приемы, характеризующие инаковость
описываемых групп. Инститорис использовал термин «вальденсы»
безотносительно к специфике самоописания своих оппонентов – в
качестве обобщающего понятия. Характеристики, созданные им
в обоих случаях, представляли собой причудливое сочетание не-
которых реальных черт и условных деталей, подчеркивающих от-
падение от Католической церкви. Нарративы о еретиках, попавшие
на страницы поздних сочинений Генриха Инститориса, напоми-
нают нам о том, какую роль играли в «Молоте ведьм» experientia,
«примеры из инквизиционного опыта».

Список источников

Institoris Heinrich. Epistula contra quendam conciliistam archiepiscopum videlicet
Crainensem [Nürnberg] [1482].

Institoris Heinrich. Opusculum in errores Monarchiae Antonii de Rosellis, Imp[re]ssa
Venetijs: arte [et] ingenio Jacobi de Leucho: expensis tamen d[omi]ni Petri Liechtensteyn,
Anno domini 1499. die ... Julij 27. [1499.]

Institoris Heinrich. Sancte romane ecclesie fidei defensionis clypeus adversus
Waldensium seu Pikardorum heresim. Olmütz : Baumgarthen, 1502. – 437 p.

Institoris Нeinrich. Tractatus varii cum sermonibus plurimis contra quattuor errores
novissime exortos adversus divinissimum eucharistie sacramentum, collecti a lectore
ecclesie Saltzburgensis, sacre pagine professore ac heretice pravitatis inquisitore fr.
Heinrico Institoris, ordinis Predicatorum. – Nürnberg : Anton Koberger, 1496. – 268 p.

Schlecht J. Andrea Zamometić und der Basler Konzilsversuch vom Jahre 1482. Erster
Band. – Paderborn : 1903. – 333 S.

Список литературы

Бакус Г.В. Инквизиция, ересь и колдовство. «Молот ведьм». – Москва : АСТ,
2023. – 376 с.

Вернер Т. Назад в лоно церкви, или Вон из общины Христовой. Об осуждении ерети-
ков и их наказании в позднем средневековье / пер. с нем. К.А. Левинсона // В своем



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

49

кругу. Индивид и группа на Западе и Востоке Европы до начала Нового времени /
под ред. М.А. Бойцова, О.Г. Эксле. – Москва : ИВИ РАН, 2003. – С. 245–270.

Вернер Э. Идеология немецко-австрийского вальденства в XIV в. / пер. с нем.
В.М. Володарского // Средние века. – 1964. – Вып. 25. – С. 113–126.

Гинзбург К. Сыр и черви. Картина мира одного мельника, жившего в XVI в. / пер.
с итал. М.Л. Андреева, М.Н. Архангельской. – Москва : РОССПЭН, 2000. – 272 с.

Decker R. Witchcraft & the Papacy: An account drawing on the formerly secret records
of the Roman Inquisition / trans. by H.C.E. Midelfort. – Charlottesvile ; London :
University of Virginia Press, 2008. – (xiv), 262 p.

Halama O. The Unity of Brethren (1458–1496) // A Companion to the Hussites / ed. by
M. Van Dussen, P. Soukup. – Leiden ; Boston : Brill, 2020. – P. 371–402.

Herzig T. The bestselling demonologist: Heinrich Institoris’s Malleus maleficarum //
The Science of Demons: Early Modern Authors Facing Witchcraft and the Devil / ed.
by J. Machielsen. – London : Routledge, 2020. – P. 53–67.

Herzig T. Fear and Devotion in the Writings of Heinrich Institoris // Emotions in the
History of Witchcraft / ed. by L. Kounine, M. Ostling. – New York : Palgrave Mac-
millan, 2016. – P. 19–35.

Herzig T. Italian Holy Women against Bohemian Heretics: Catherine of Siena and ‘the
Second Catherines’ in the Kingdom of Bohemia // Catherine of Siena: The Creation
of a Cult / ed. by J. Hamburger, G. Signori. – Turnhout : Brepols, 2013. – P. 315–338.

Herzig T. Witches, Saints, and Heretics: Heinrich Kramer’s Ties with Italian Women
Mystics // Magic, Ritual, and Witchcraft. – 2006. – Vol. 1, N 1. – P. 24–55.

Jerouschek G. 500 Years of the Malleus Maleficarum // Kramer (Institoris) Heinrich.
Malleus Maleficarum 1487 / hrsg. von G. Jerouschek. – Hildesheim ; Zürich ; New
York : G. Olms, 1992. – S. XXXI–LV.

Keller L. Reiser, Friedrich // Allgemeine deutsche Biographie: in 56 bd. Bd.: 28,
Reinbeck – Rodbertus / hrsg. von R.W.T.H.F.F. von Liliencron. – Leipzig : Duncker
& Humblot, 1889 – S. 121–122.

Kieckhefer R. The Repression of Heresy in Medieval Germany. Philadelphia ; Liver-
pool : University of Pennsylvania Press, 1979. – 176 p.

Sackville L.J. Heresy and Heretics in the Thirteenth Century: The Textual Representa-
tions. – York : York Medieval Press ; Woodbridge ; Rochester : Boydell & Brewer,
2011. – 240 p.

Segl P. Heinrich Institoris. Persönlichkeit und literarisches Werk // Der Hexenhammer.
Entstehung und Umfeld des Malleus Maleficarum von 1487 / hrsg. P. Segl. – Köln ;
Wien : Böhlau, 1988. – S. 101–126.

Tavuzzi M. Renaissance inquisitors: Dominican inquisitors and inquisitorial districts in
Northern Italy, 1474-1527. – Leiden ; Boston : Brill, 2007. – 286 p.

Välimaki R. Heresy in Late Medieval Germany: The Inquisitor Petus Zwicker and the
Waldensians. – York : York Medieval Press ; Woodbridge ; Rochester : Boydell &
Brewer, 2019. – 288 p.



Бакус Г.В.

50

References

Bakus, G.V. (2023). Inkvizitsiya yeres’ i koldovstvo. “Molot ved’m” [The Inquisition,
heresy, and witchcraft. “The Hammer of Witches”]. Moscow: AST.

Decker, R. (2008). Witchcraft & the Papacy: An account drawing on the formerly secret
records of the Roman Inquisition. Charlottesvile; London: University of Virginia Press.

Ginzburg, C. (2000). Syr i chervi. Kartina mira odnogo melʼnika, zhivshego v XVI v. [The
Cheese and the Worms. The Cosmos of a Sixteen-Century Miller]. Moscow: ROSSPEN.

Halama, O. (2020). The Unity of Brethren (1458–1496). In M. Van Dussen & P. Sou-
kup (Eds.), A Companion to the Hussites (pp. 371–402). Leiden; Boston: Brill.

Herzig, T. (2020). The bestselling demonologist: Heinrich Institoris’s Malleus
maleficarum. In J. Machielsen (Ed.), The Science of Demons: Early Modern Authors
Facing Witchcraft and the Devil (pp. 53–67). London: Routledge.

Herzig, T. (2016). Fear and Devotion in the Writings of Heinrich Institoris. In L. Kounine
& M. Ostling (Eds.), Emotions in the History of Witchcraft (pp. 19–35). New York:
Palgrave Macmillan.

Herzig, T. (2013). Italian Holy Women against Bohemian Heretics: Catherine of Siena
and ‘the Second Catherines’ in the Kingdom of Bohemia. In J. Hamburger & G. Signori
(Eds.), Catherine of Siena: The Creation of a Cult (pp. 315–338). Turnhout: Brepols.

Herzig, T. (2006). Witches, Saints, and Heretics: Heinrich Kramer’s Ties with Italian
Women Mystics. Magic, Ritual, and Witchcraft, 1(1), 24–55.

Jerouschek, G. (1992). 500 Years of the Malleus Maleficarum In. G. Jerouschek (Ed.),
Kramer (Institoris), Heinrich. Malleus Maleficarum 1487 (pp. XXXI–LV). Hildesheim;
Zürich; New York: G. Olms.

Keller, L. (1899). Reiser, Friedrich. In R.W.T.H.F.F. von Liliencron (Ed.), Allgemeine
deutsche Biographie: in 56 bd. Bd.: 28, Reinbeck – Rodbertus (pp. 121–122). Leipzig:
Duncker & Humblot.

Kieckhefer, R. (1979). The Repression of Heresy in Medieval Germany. Philadelphia;
Liverpool: University of Pennsylvania Press.

Sackville, L.J. (2011). Heresy and Heretics in the Thirteenth Century: The Textual Repre-
sentations. York: York Medieval Press; Woodbridge; Rochester: Boydell & Brewer.

Segl, P. (1988). Heinrich Institoris. Persönlichkeit und literarisches Werk. In P. Segl
(Ed.), Der Hexenhammer. Entstehung und Umfeld des Malleus Maleficarum von
1487 (pp. 101–126). Köln; Wien: Böhlau.

Tavuzzi, M. (2007). Renaissance inquisitors: Dominican inquisitors and inquisitorial
districts in Northern Italy, 1474–1527. Leiden; Boston: Brill.

Välimaki, R. (2019). Heresy in Late Medieval Germany: The Inquisitor Petus Zwicker
and the Waldensians. York: York Medieval Press; Woodbridge; Rochester: Boydell &
Brewer.

Werner, T. (2003). Nazad v lono cerkvi ili von iz obshchiny Khristovoj. Ob osuzhdenii
eretikov i ikh nakazanii v pozdnem srednevekovʼe [Back into the bosom of the
church or out of Christ's community. On the condemnation of heretics and their punish-
ment in the late Middle Ages]. In M.A. Boytsov & O.G. Oexle (Eds.), V svoem krugu.
Individ i gruppa na Zapade i Vostoke Evropy do nachala Novogo vremeni (pp. 245–270).
Moscow: IVI RAN.



Инквизитор и «другие»: еретики-вальденсы
в поздних сочинениях Генриха Инститориса

Werner, E. (1964). Ideologiya nemetsko-avstrijskogo valʼdenstva v XIV v. [The ideology
of German-Austrian Waldensianism in the 14th century]. Srednie veka, 25, 113–126.

Об авторе
Бакус Григорий Владимирович – научный сотрудник Центра меж-

дисциплинарных исследований, Институт научной информации по обще-
ственным наукам Российской академии наук, Россия, Москва, bakus-
grig@gmail.com

About the author
Bakus Grigoriy Vladimirovich – research fellow at the Center of inter-

disciplinary research, Institute of Scientific Information for Social Sciences of
the Russian Academy of Sciences, Russia, Moscow, bakusgrig@gmail.com




