
128

УДК 82.1 DOI: 10.31249/chel/2024.03.09

Лозинская Е.В.
ТЕОРИЯ ФАБУЛЫ В «РАССУЖДЕНИИ ПРОТИВ ДАНТЕ»

КАСТРАВИЛЛЫ В КОНТЕКСТЕ ИТАЛЬЯНСКОГО
АРИСТОТЕЛИЗМА XVI в.

Институт научной информации по общественным наукам РАН,
Россия, Москва, jane.lozinsky@gmail.com

Аннотация. В статье на материале «Рассуждения, в котором доказывается
несовершенство Комедии Данте и против Диалога о языках Варки» (ок. 1572)
Кастравиллы рассмотрены ключевые моменты аристотелевской теории фабулы,
вызывавшие затруднения у теоретиков XVI в. Высказывания о фабуле, сделанные
по поводу «Комедии» Данте, сопоставляются с тезисами комментариев к «Поэтике» и
других теоретических трактатов. Выявлены три комплекса проблем, возникаю-
щих при наложении «Поэтики» на предшествующую итальянскую теорию поэзии.
Первый связан с понятием правдоподобия, второй – с представлением о единстве
фабулы и пониманием эпизода, третий – с концепцией подражания действию.

Ключевые слова: поэзия; Аристотель «Поэтика»; литературная теория
итальянского Возрождения; фабула; единство; эпизод; подражание действию.

Получена: 15.05.2024              Принята к печати: 25.06.2024



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

129

Lozinskaya E.V.
The theory of fabula in Castravilla’s Discourse against Dante

in the context of sixteenth-century Italian Aristotelianism
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, jane.lozinsky@gmail.com

Abstract. The article uses Castravillas Discourse in which the imperfection of
Dante’s Comedy is proved and against the Dialogue on the Languages of Varca
(c. 1572) to examine the key elements of the Aristotelian theory of fabula, which posed
difficulties to theorists in the sixteenth century. The statements on fabula made with
regard to Dante’s Comedy are compared with the theses of the commentaries to the
Poetics and other theoretical treatises. Three sets of problems arising from the superim-
position of the Poetics on the preceding Italian theory of poetry are identified. The first
is connected with the concept of verisimilitude, the second – with the idea of the unity
of the fabula and the understanding of the episode, the third – with the concept of imita-
tion of action.

Keywords: poetry; Aristotle Poetics; Italian Renaissance literary theory; fabula;
unity; episode; imitation of action.

Received: 15.05.2024                                                  Accepted: 25.06.2024

К моменту знакомства в эпоху Чинквеченто итальянских
теоретиков поэзии с «Поэтикой» Аристотеля слово fabula в поэто-
логическом контексте использовалось в двух основных значениях.
С одной стороны, оно и производные от него могли обозначать тот
или иной конкретный жанр, как правило, нарративный – от басни
до эпилиона. С другой – оно могло определять не жанр, а вымыш-
ленный текст как таковой, будучи включено в известную триаду
historia / argumentum / fabula [Mehtonen, 1996], в которой fabula
связывалась с концептом поэтической лжи. Использовалось слово
и в значении «миф», «предание», как, например, у Боккаччо в ми-
фографической части «Генеалогии языческих богов», хотя в целом
такое словоупотребление можно признать разновидностью второго.

Нужно подчеркнуть, что во всех этих контекстах фабула
обозначала не составной элемент текста, а текст в целом, пусть и
рассмотренный в каком-либо частном аспекте – жанровом, отсы-
лающем к проблемам вымысла и референции или к идее классиче-
ского наследия. Между тем Аристотель в «Поэтике» пишет: «…во



Лозинская Е.В.

130

всякой трагедии необходимо должно быть шесть частей, соответ-
ственно которым она бывает какова-нибудь: это сказание (μΰθος),
характеры (’ήθη), речь (λέξις), мысль (διάνοια), зрелище (ǒφις) и
музыкальная часть (μέλος)»1 (1450a8). Фабула, таким образом, не
текст в целом, а его конститутивная часть.

Как отмечает Дж. Элс, доаристотелевскую семантику μΰθος
можно проследить, например, по Платону, где в это слово могут
вкладываться разные смыслы: это либо рассказ как таковой, либо
некоторое древнее предание, либо выдуманная история, либо ал-
легория, либо философская категория, противопоставленная логосу.
Аристотель же называет так нечто совершенно иное – склад собы-
тий, их общую форму. Фабулу Аристотель называет душой траге-
дии, а, согласно его взглядам, душа предшествует телу. Так и в
трагедии фабула предшествует материальному воплощению тра-
гедии в зрелище, речи, музыке и даже характерам и мыслям
(1455a34). Поэт – создатель фабул, но не в том смысле, что он их
выдумывает2. Фабула не материал и не предание, к которому вос-
ходит трагедия, а ее структура [Else, 1957, p. 242–244]. Возможно,
поэтому Аристотель отводит такое существенное место пояснениям
о том, что такое начало, середина и конец, которые могли бы пока-
заться избыточными, но именно правильное понимание этих про-
стых вещей дает возможность слагать хорошие фабулы.

Итальянский аристотелизм эпохи Чинквеченто

Освоение «Поэтики» Аристотеля в ренессансной Италии на-
чалось в середине XVI в., хотя первый ренессансный перевод
трактата на латынь был создан Лоренцо Валлой в 1498 г. До этого
момента некоторое представление о «Поэтике» у итальянских тео-
ретиков имелось (в основном по Аверроэсу, средневековый пере-
вод Вильгельма из Мербеке распространения не имел). Однако
только новый перевод, сделанный Алессандро Пацци и опублико-

1 Здесь и далее «Поэтика» Аристотеля цитируется в переводе М.Л. Гаспарова.
2 Впрочем, он может фабулу и выдумать, для Аристотеля не имеет прин-

ципиального значения этот содержательный аспект. С одной стороны, большая
часть трагедий писалась с использованием традиционных историй, с другой – в
IV в. до н.э. значительная их часть не была в активной памяти аудитории (собственно,
о неважности этого говорит сам Аристотель в 1451b23).



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

131

ванный им в 1536 г. вместе с греческим оригиналом, дал толчок
внимательному изучению аристотелевской теории поэзии. После
лекций Б. Ломбарделло и В. Маджи, прочитанных ими в 1541 г. в Па-
дуе, «Поэтика» приобрела исключительную популярность в акаде-
мических и ученых кругах [Bisanti, 1991]. В течение нескольких
десятилетий были созданы пространные комментарии на латин-
ском (Ф. Робортелло, 1548; В. Маджи, 1550; П. Веттори, 1560;
А. Риккобони, 1585) и итальянском (Л. Кастельветро, 1570; А. Пик-
коломини, 1575) языках, новые переводы на латынь (А. Риккобони,
1579 г.) и итальянский (Б. Сеньи, 1549; Л. Кастельветро, 1570; А. Пик-
коломини, 1572), сопоставления «Поэтики» и «Послания к Пизонам»,
но главное – аристотелевские категории, идеи и термины вошли в
арсенал литературных теоретиков и критиков. Созданные в ту
эпоху, названную Б. Хатэуэем [Hathaway, 1962] «веком критики»,
тексты, трактующие отдельные поэтологические понятия и вопросы,
оценивающие в контексте аристотелевской теории произведения
итальянского канона и современную литературу, опровергающие и
защищающие Аристотеля, не поддаются исчислению. Вместе с
тем нельзя сказать, что этот расцвет теоретико-литературного зна-
ния случился на пустом месте: к XVI в. в Италии существовала
устойчивая и разнообразная поэтологическая традиция, опирав-
шаяся на Горация, на Цицерона и Квинтилиана, на Платона, на
схоластов, на позднеантичных авторов и т.д. Неудивительно, что
теоретики «века критики» знакомились с Аристотелем, имея пред-
варительные идеи, которые воспринимались как самоочевидные, а
их несоответствие аристотелевской теории не осознавалось. Это поро-
дило горацианские, риторические, платонические обертоны в интер-
претациях «Поэтики» [Herrick, 1946; Hathaway, 1962; Weinberg, 1961a],
хотя ими влияние предшествующей теории не исчерпывалось.

Положение категории «фабула» было в этом плане особенно
сложным, поскольку, в отличие, например, от терминов «узнавание»
и «перелом», это слово активно использовалось применительно к
поэзии во все предыдущие века, но в несколько ином, чем у Аристо-
теля, смысле. В результате обсуждение вопросов, связанных с фабу-
лой, влекло проблематизацию многих других аспектов теории поэзии.

Обширность проблемного поля не позволяет рассмотреть его
в рамках одной статьи, поэтому в качестве отправной точки мы
используем один ключевой текст, в котором о фабуле говорится



Лозинская Е.В.

132

довольно много, при этом в перспективе практической критики.
Выделив несколько проблемных узлов в теории фабулы, как она
представлена автором, мы постараемся показать их значимость для
других теоретиков той эпохи.

Вопрос о фабуле в диспуте о «Комедии» Данте

Инициатором «диспута о Данте» в XVI в. выступил некий
Ридольфо или Ансельмо1 Кастравилла. Его единственное произве-
дение – «Рассуждение, в котором доказывается несовершенство
Комедии Данте и против Диалога о языках Варки» – получило из-
вестность к 1572 г., разошлось во множестве рукописных копий,
но опубликовано было только в 1608 г. в сборнике с другими до-
кументами дискуссии. Его составителем был Беллизарио Булгарини,
поэтому долгое время считалось, что именно он и скрывался под
этим псевдонимом [Biow, 1996, p. 61]2.

Главная цель Кастравиллы – доказать, что «Комедия» не поэти-
ческое произведение, и аргументация критика сфокусирована на
вопросе о фабуле: «…скажу прежде всего, что “Комедия” Данте – это
не поэма, и причина того – в том, что она не фабула, а то, что не
фабула, не может быть поэмой»3. Аристотель утверждает, что все
разновидности поэзии являются подражаниями действующим лю-
дям, а фабула – это подражание действию. «Отсюда выводится,
что поэма и фабула – одно и то же»4 [Castravilla, 1897, p. 20].

Казалось бы, Кастравилла отождествляет фабулу и поэму, но
чуть ниже он уточняет: «…лишь тем отличается фабула от поэмы,
что фабула это подражание действию еще в душе поэта до того,
как она получит выражение»5 [Castravilla, 1897, p. 21]. Здесь, несо-
мненно, чувствуется отзвук аристотелевского: «Содержание <драм,
как взятое из предания, так> и вымышленное, поэт при сочинении
должен представлять <сперва> в общем виде, а уже потом напол-

1 В разных манускриптах указаны различные личные имена.
2 Среди возможных авторов называли также Лионардо Сальвиати.
3 “…dico in prima che la ‘Comedia’ di Dante non è poema; e la ragione è

perché essa non è fauola, e ciò che non è fauola non può esser poemaˮ.
4 “Dal qual luogo si ritrahe che poema et fauola sono unum et idemˮ.
5 “…in questo solo è differente la fauola dal poema, che la fauola è imitazione

d’azione etiam nell’animo del poeta prima che la sia espressoˮ.



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

133

нять вставками (έπεισόδια) и распространять» (1455a34). Однако у
Кастравиллы речь идет о словесном выражении фабулы, а у Ари-
стотеля о последовательном выстраивании сюжета: сначала общая
«канва», потом ее детализация. При сопоставлении этих двух утвер-
ждений становится заметно различие между аутентичной аристо-
телевской теорией и концепцией не самого выдающегося ее адепта,
который при всем желании следовать греческому философу постоян-
но возвращается к привычной горацианской оппозиции res / verba.

Далее Кастравилла переходит к следующему этапу своего
рассуждения: если все-таки допустить, что «Комедию» можно рас-
сматривать как фабулу, тогда она окажется в высшей степени не-
совершенной. Для подтверждения своего тезиса он дает длинный
перечень предписаний-характеристик, определяющих достоинства
(virtú) хорошей фабулы. Противоположные качества являются по-
роками (vitii) плохих фабул (cattiue fauole). Стоит отметить, что
подобными формулировками он заметно усиливает прескриптив-
ную и риторическую составляющую своей теории по сравнению с
трактатом Аристотеля, рассматривая фабулу в перспективе тради-
ционной диады virtú / vizi, обычно прикладываемой к стилю. В пе-
речень необходимых достоинств фабулы Кастравилла включает
следующие: она должна быть правдоподобной, ясной и хорошо
укладывающейся в памяти, а также драматической, т.е. персонажи
должны действовать. Она должна быть простой, состоять из дей-
ствий, образующих одну линию (azioni d’un sol filo), обладать
должной полнотой и величиной. В хорошей фабуле всегда присут-
ствуют перипетия и узнавание, которые должны следовать из по-
казанных вещей – правдоподобно и с необходимостью, но при
этом каким-либо удивительным образом. В основном предмете (ar-
gomento) хорошей фабулы обязательно имеется нечто удивительное,
ужасное, вызывающее сострадание и моральное (l’ammirabile, il
terribile, il compassioneuole, e ’l morale). В нее не следует включать
слишком много эпизодов, и они должны быть так связаны с основ-
ным предметом, чтобы казаться «членами, рожденными вместе с телом,
не приставленными к нему». И наконец, хорошая фабула обладает
прекрасными завязкой и развязкой, которая проистекает из положе-
ния вещей (la quale scoppi dalla cosa) [Castravilla, 1897, p. 24].

Б. Вайнберг, цитируя этот отрывок из «Рассуждения», заметил:
«Идея сюжета у Кастравиллы представляется верной, по крайней мере



Лозинская Е.В.

134

вернее, чем у Кастельветро, и его краткий список требований де-
монстрирует понимание важнейших проблем, поставленных Ари-
стотелем» [Weinberg, 1961a, p. 513]. Нам, однако, кажется, что в
трактовке Кастравиллы присутствуют несколько принципиально
неаристотелевских положений, и в первую очередь – отождествление
поэмы с фабулой. Это отождествление, подкрепляемое аристоте-
левским: фабула – душа трагедии (1450а38), – в то же время вос-
ходит к устойчивому традиционному представлению о фабуле как
целостном поэтическом тексте.

Один из членов Академии дельи Альтерати Франческо Бон-
чани оспаривал это отождествление в одной из своих рукописей,
при этом опираясь на неточно прочитанное место «Поэтики»
(1447a13)1, которое он передает следующим образом: «…эпопея,
трагедия, комедия, дифирамбика, и большая часть поэзии, предна-
значенной для кифары и авлоса, похожи в том, что они являются
подражанием»2. Из своего перевода он делает вывод о том, что
некоторая часть поэзии (авлетики и кифаристики), пусть и меньшая,
все же не является подражанием, а если фабула – это всегда под-
ражание действию, следовательно, не вся поэзия является фабулой
[цит. и прив. по: Weinberg, 1961a, p. 528].

Значительно более аристотелевский вариант соотношения
между фабулой и поэмой можно найти в рукописи коллеги Бончани
по академии Баччио Нерони «О том, что фабула имеет большую
важность в поэзии, чем характеры» (Che la fauola e di maggiore
importanza nella poesia che i costumi, ок. 1571 г.). Он переосмысляет
тезис о «душе трагедии» в схоластических терминах: фабула – это
субстанция поэмы, в то время как все остальные элементы являются
по отношению к ней акциденциями. Или иначе: фабула – цель (il
fine e l’intendimento) любой поэмы, поскольку цель поэзии – под-
ражание, а подражают преимущественно действиям, стало быть,
фабула – это сущность поэзии [прив. по: Weinberg, 1961a, p. 515].
И все же Нерони производит тонкую подмену и ассимиляцию по-
нятий. Разумеется, он опирается на аристотелевское утверждение

1 «Эпическая и трагическая поэзия, а также комедия и поэзия дифирамби-
ческая, бо́льшая часть авлетики и кифаристики – все это, вообще говоря, искусства
подражательные».

2 “…la epopeia, la tragedia, la commedia, la dithyrambica, et la maggior parte della
poesia accomodata alle cithare et alle tibie conuengono in questo che sono imitationeˮ.



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

135

(1447а18): «…цель <трагедии – изобразить> какое-то действие», –
но при этом толкует «цель» (τέλος) как целевую причину (τὸ οὖ
ἕνεκα), переводя технический дискурс в философский, и, кроме
того, ассимилируя целевую причину c формальной.

Вернемся к тексту Кастравиллы, вернее, к выделенным им
достоинствам фабулы и, соответственно, недостаткам «Комедии»
Данте. Детально рассматривать их все по порядку не имеет смысла,
поскольку часть из них основана на вполне адекватном понимании
аристотелевского текста, а другие связаны между собой и образуют
целостный проблемный комплекс. Среди них можно выделить три
особо важные, отражающие историческую динамику понятия «фа-
була» и неоднозначность его истолкования в эпоху Чинквеченто:
правдоподобие фабулы, ее единство, сущность и место эпизодов,
подражание действию.

Правдоподобие фабулы

Отсутствие правдоподобия в фабуле «Комедии» для Кастра-
виллы главный ее недостаток: «…скажу прежде всего, что фабула
его «Комедии» находится полностью за рамками правдоподобного,
поскольку никто не поверит, что некто в телесном виде мог спустить-
ся в ад и, покинув его, перейти в чистилище, а затем подняться в
рай, восходя в земном теле сквозь небесные сферы…»1 [Castravilla,
1897, p. 26]. На потенциальное возражение, что Улисс и Эней тоже
спускались в загробный мир, Кастравилла отвечает, что «согласно
религии тех времен, или скорее предрассудкам, такие вещи счита-
лись, если не возможными, то вероятными»2, но «сегодня такие фа-
булы рассказывают няньки детишкам»3 [Castravilla, 1897, p. 26].

1 “…dico in prima che la fauola della sua “Comedia” è fuori d’ogni verisimile,
non essendo nessuno che pensi che uno, vestito di membra, possa discendere all’inferno
et, uscitone, possa passare per il purgatorio, e quindi ascendere al paradiso, trascendendo
con le membra graui i corpi celesti…ˮ

2 “…secondo la religione di que’ tempi, o piú tosto superstizione, tali cose si
haueuano, se non per possibili, almeno per verisimiliˮ.

3 “Ma hoggi simil fauole si dicono dalle nutrici ai bamboliˮ. Обратим внима-
ние, что в осуждении сюжета «Комедии» присутствует образ, восходящий к «Ге-
неалогии языческих богов» Боккаччо, где недостойный даже обсуждения вид
фабул-басен назывался «выдумками полоумных старух».



Лозинская Е.В.

136

Итак, фабула должна быть правдоподобной в том смысле, чтобы
соответствовать представлениям аудитории о правде. Это весьма
распространенное в XVI в. толкование аристотелевской концепции
вероятного [Alfano, 2001]. Вероятное – это не то, что могло бы про-
изойти по логике развития событий, а то, в реальность чего способна
поверить аудитория.

Подобные идеи были опосредованно связаны с идеей фабулы
как лжи, но, в отличие от более ранних теорий поэзии, не такой
лжи, которая сама по себе под внешней оболочкой скрывает истину,
а такой, которую аудитория принимает за правду и благодаря этому,
например, получает моральный урок. Комментируя аристотелев-
ское понятие «невозможного вероятного» (1460а27), Винченцо
Маджи пишет: «…поскольку его <поэта> цель научить благонравию,
его желание исполнится, когда он привнесет это в душу человека
хоть ложными повестями, хоть правдивыми. Но этой цели поэт достиг-
нет, только если воспримет верования народа, последует в этом от-
ношении общим мнениям»1 [Lombardi, Maggi, 1550, p. 268].

Лодовико Кастельветро придерживался совершенно иного
представления о конечной цели поэзии: не моральное наставление,
а наслаждение [Siekiera, 2008]. Однако в отношении правдоподобия
фабул он сохраняет ту же линию рассуждения. В его комментарии
к «Поэтике» проводится следующая аналогия: мы наслаждаемся
видом драгоценного камня, но узнав, что он фальшивый, – переста-
ем наслаждаться. Так и аудитория не знает, действительно ли суще-
ствовали те люди и происходили те события, о которых рассказывает
поэзия, но пока сохраняется вера в правдивость изображаемого, оста-
ется и удовольствие, а обнаружив, что ничего подобного никогда не
было, зритель опечалится (ma risapendo, che è falsa, si contrista)
[Кастельветро, 1980, с. 98]. И поэтому, как отмечает Б. Вайнберг,
ключевым элементом в теории Кастельветро является воображе-
ние, но не поэта, а его аудитории – весьма ограниченное по силе
воображение [Weinberg, 1961b, p. 351–353].

В толковании «Поэтики» 1451b14 («составив сказание по
<законам> вероятности») Ф. Робортелло пишет: «Так, если траги-

1 “…quòd ei propositus finis est, bonos mores instituere: quos siue ueris, siue
falsis narrationibus in hominum animos inducat, uoti compos efficitur, sed quoniam id
poeta praestare non posset, nisi ei fides adhiberetur, iccirco uulgi opinionem sequiturˮ.



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

137

ческий сюжет содержит действие, которое не имело места <в ре-
альности> и не является истинным, но представлено самим поэтом
в соответствии с правдоподобием, оно тронет души слушателей,
но определенно меньше <чем правдивое>. Это оттого, что если прав-
доподобные вещи приносят нам удовольствие, все удовольствие про-
истекает от того, что мы знаем, что эти вещи были воистине, вообще,
правдоподобное имеет силу трогать и убеждать постольку, по-
скольку оно есть часть истины»1 [Robortello, 1548, p. 93]. Помимо
очевидных риторических и горацианских мыслительных схем
[Herrick, 1946], здесь привлекает внимание полный отказ от идеи,
что фабула есть особого рода ложь, и это ее сущностное свойство.
В полной мере эта мыслительная схема получила воплощение у
Торквато Тассо: «Все поэмы имеют в основании правду, какая
больше, какая меньше – настолько, насколько они более или менее
совершенны»2 [Tasso, 1586, p. 18].

Совершенно иначе акценты расставляются в теориях поэзии,
имеющих платоническую окраску. В них связь между фабулой и
ложью остается твердо установленной, хотя внешнее впечатление от
поэтической фабулы может быть иным. Так, Аньоло Сеньи в «Рассу-
ждении о вещах, касающихся поэтики» (Ragionamento… sopra le cose
pertinenti alla Poetica, 1576, опубл. 1581) пишет: «Из двух видов речи
ни к поэтическому подражанию, ни к поэзии не относится тот, что
является истинным, рассказывает истину о вещах, как они на самом
деле были сделаны, делаются или каковы они есть, он свойственен
истории или различным наукам. Другой остается на долю поэтиче-
ского подражания и поэзии <...> а поэзия – это ложная речь, которая
создает идолов, то есть создает ложные и выдуманные вещи, похо-
жие на настоящие. И этот тип речи греками называется mithologica,
нами и римлянами – favola»3 [Segni, 1972, p. 28].

1 “…quod si fabula tragica actionem contineat, quae non acta sit, neque sit vera;
sed ab ipso poeta fuerit efficta secundum verisimile; commouebit fortasse animos audi-
entium, at minus certe. Nam verisimilia si nos oblectant, oblectatio omnis inde prouenit,
quòd in veris inesse ea scimus; & omnino quatenus verisimile veritatis est particeps vim
habet mouendi, ac persuadendiˮ.

2 “…tutti i poemi habbiano qualche fondamento della uerità, chi più, e chi meno,
secondo che più, e meno participano della perfettioneˮ.

3 “Di queste due orazioni, la vera, la quale narra la verità de le cose appunto
come sono state fatte o si fanno o come elle sono, questa non appartiene a la poetica



Лозинская Е.В.

138

Единство фабулы и эпизоды

Второе предписание Кастравиллы – чтобы фабула была охва-
тываемой одним взглядом и запоминающейся (conspicua1 e ramme-
morabile) – в «Комедии» выполняется, с его точки зрения, только
если рассматривать ее в самом общем виде. Данте «загромождает
свою фабулу» таким количеством эпизодов, «внешних по отноше-
нию к предмету (l’argomento) и независимых от него», что и «Ми-
нерве было бы тяжело их запомнить» [Castravilla, 1897, p. 26]. В этом
утверждении необходимо отметить регулярно встречающуюся на
протяжении всего текста Кастравиллы оппозицию argomento / episodi.

В начале памфлета он также говорит, что «фабула состоит из
предмета и эпизодов»2 [Castravilla, 1897, p. 24]. Это довольно
сложное для истолкования и даже для перевода место, поскольку
остается не до конца ясным, что имеет в виду Кастравилла под
первым из этих двух слов. Судя по всему, это главная тема или
основное содержание фабулы: движение Данте от входа в ад до
рая. Можно было бы сказать, что Кастравилла здесь уловил суть
процитированного выше одного из важнейших тезисов Аристотеля
о распространении фабулы вставками (1554а34). Однако трактовка
Кастравиллой понятия «эпизод» совершенно не аристотелевское.
Аристотель использует это слово3 по отношению к тем элементам
фабулы, которые, принадлежа основной линии событий, каким-
либо образом объясняют или характеризуют ее элементы. Так,
вставкой является безумие Ореста, из-за которого тот был схвачен,
но само безумие является частью сюжета трагедии. У Кастравиллы
под «эпизодами» подразумеваются, видимо, истории, рассказан-
ные поэту теми, кого он встретил на своем пути, т.е. такие элементы,

immitazione né a la poesia, ma è propria o de l’istoria o d’una o d’un’altra scienzia.
Adunque, l’altra parte resta a l’immitazione poetica et a la poesia <…> la poesia essere
questo: orazione falsa la quale fa idoli, cioè fa le cose false e finte da lei somiglianti a le
vere, la quale orazione ‘mitologia’ è chiamata da’ Greci e da noi ‘favola’ e da’ Latiniˮ.

1 Здесь надо отметить, что слово conspicua у Кастравиллы, судя по всему,
выступает не в качестве перевода σπουδαίας (1449b24), а в контексте той части
«Поэтики», которая трактует вопрос об объеме (1450a34 ff).

2 “…la fauola è composta d’argomenti e d’episodiˮ.
3 М.Л. Гаспаров переводит έπεισόδια как «вставки», В. Аппельрот и Н. Но-

восадский – «эпизоды».



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

139

где центральным действующим лицом становится не Данте, а кто-то
другой, не участвующий в событиях «Комедии» в целом: так, эпи-
зодом названа история графа Уголино. Фактически «эпизод» явля-
ется здесь синонимом слова «отступление» (digressione), что во-
обще характерно для итальянской теории Чинквеченто.

Такая трактовка термина преобладала и в дискуссии об
Ариосто, в рамках которой как защитники, так и хулители «Неис-
тового Орландо» называли эпизодами отклонения от центральной
сюжетной линии. Вторые видели в этом нарушение аристотелев-
ских принципов организации фабулы, а первые – дополнительный
источник наслаждения, основанный на разнообразии (varietá).

Единство фабулы – третье требование Кастравиллы, которому
не удовлетворяет «Комедия», – понимается им, с одной стороны,
несколько механистически, а с другой – с очевидной опорой на
текст «Поэтики»: «Следовательно, подобно тому, как в других
подражательных искусствах единое подражание есть подражание
одному предмету, так и сказание, будучи подражанием действию,
должно быть <подражанием действию> единому и целому, и части
событий должны быть так сложены, чтобы с перестановкой или
изъятием одной из частей менялось бы и расстраивалось целое, –
ибо то, присутствие или отсутствие чего незаметно, не есть часть
целого» (1451а30). По мнению Кастравиллы, «Комедия» содержит
в себе три фабулы, «каждая из которых может существовать сама
по себе, не разрушая этим остальные»1 [Castravilla, 1897, p. 27].
Возможность разделить «Комедию» на три самостоятельные части
как аргумент за отсутствие у нее единства – довольно формальное
толкование этого отрывка «Поэтики».

Между тем Аристотель имел в виду логическую взаимосвязь
элементов, и она очевидным образом в «Комедии» прослеживается,
если придерживаться предложенного самим Данте принципа ин-
терпретации: «Итак, сюжет всего произведения, если исходить
единственно из буквального значения, состояние душ после смерти
как таковое, ибо на основе его и вокруг него развивается действие
всего произведения. Если же рассматривать произведение с точки
зрения аллегорического смысла – предметом его является чело-
век, то, как – в зависимости от себя самого и своих поступков –

1 “…ciascuna delle quali può star da per sé, senza corromper l’altreˮ.



Лозинская Е.В.

140

он удостаивается справедливой награды или подвергается заслу-
женной каре» [Данте, 1968, с. 387]. Надо отметить, что Послание к
Кан Гранде, где Данте1 трактует свой текст, не было забыто, на
него опирались многочисленные комментаторы «Комедии», и тезисы
его были хорошо известны. Но если предмет «Комедии» – по-
смертная судьба человека, тогда поэму невозможно разъять на
части. Однако Кастравилла рассматривает в качестве предмета поэмы
само путешествие Данте по загробному миру, что, согласно поэту,
не является даже буквальным смыслом произведения.

Впрочем, и в таком случае защитники «Комедии» находили
в ее фабуле единство. Один из академиков дельи Альтерати Алес-
сандро Ринуччини высказал идею, что существует много видов
единства. Дантовская фабула едина в нескольких отношениях: она
представляет собой одно путешествие одного человека, совершен-
ное за короткий промежуток времени, с одним провожатым и по
одной причине, а изменяется на протяжении текста только место
действия [прив. по: Weinberg, 1961a, p. 887]. По этому замечанию
Ринуччини хорошо заметно, что и у него единство связывается с
представлением о чем-то одном, о некоторой единице, несмотря на
эксплицитно выраженную идею Аристотеля: «Сказание бывает
едино не тогда, как иные думают, когда оно сосредоточено вокруг
одного <лица>» (1451а16).

Единство фабулы и толкование этого места было камнем
преткновения для многих теоретиков эпохи Чинквеченто. У Кас-
тельветро, в частности, можно прочитать: «Из слов Аристотеля
явственно следует, что фабула трагедии, комедии и эпопеи должна
быть единой и содержать одно действие одного лица» [Кастель-
ветро, 1980, с. 93], после чего он подробно разбирает это положение
и приходит к выводу, что такое единство определяется для коме-
дии и трагедии внешней необходимостью (возможной двенадца-
тичасовой продолжительностью представления), а для эпопеи – не
необходимостью, а стремлением поэта продемонстрировать свое
мастерство [Кастельветро, 1980, с. 95]. Вместе с тем он не прихо-
дит к выводу, что единство заключается не в единичности героя и

1 Сложность вопроса об авторстве Послания мы оставляем в стороне, тем
более что в XVI в. он не стоял на повестке дня.



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

141

действия, а во внутренней целостности последнего, лежит не на
предметном, а на структурном уровне фабулы.

Особую остроту вопрос о единстве приобрел в дискуссии об
Ариосто по причине многолинейности фабулы «Неистового Ор-
ландо». Большинство хулителей поэмы, например Камилло Пел-
легрино, опирались на тезис о необходимости одного героя и од-
ного действия. Защитники «Орландо» могли находить в нем единство
фабулы, представляя сюжет в обобщенном виде, как это делает Си-
моне Форнари. По его мнению, фабула поэмы едина, поскольку в
ней рассказывается о военном столкновении мавров и Карла Вели-
кого, и снова речь у него идет о единстве предмета. Орацио Арио-
сто (внучатый племянник поэта) выдвинул любопытный тезис о
множественности оснований для единства фабулы, но все выдви-
гаемые им основания также принадлежат области изображаемого,
а не формы изображения: «…если действие не одно по числу, оно
может быть одним по виду, или не по виду, а по роду, поскольку
такие разграничения одного одобрены философами, и другие спо-
собы создания единства можно предложить… такие, как единство,
основанное на месте, на времени, на подданствах, на религиях и
прочие; пусть все они и не равнодостойны, отвергать по этой при-
чине менее похвальные не следует»1 [Ariosto, 1585, p. N7]. Примеча-
тельно, что подобная сосредоточенность в контексте единства фа-
булы на предмете изображения приводила разных авторов к разным
выводам относительно одного и того же произведения. Например,
если для Кастельветро «Одиссея» – поэма об одном деянии одного
героя (о возвращении Улисса домой), то для Орацио Ариосто
«Одиссея» составлена из множества действий.

Фабула как подражание действию

Следующее обязательное свойство фабулы по Кастравилле –
ее драматичность, т.е. наличие в ней действия. «Но как она может
быть драматичной, если в ней ни о чем другом не говорится, как

1 “…perche se vn’attione non è una di numero, può essere vna di specie, se non
di specie può essere vna di genere, che queste sono distintioni dell’vno approuate da
filosofi, altre maniere d’vnità si possono anco mettere… come vnità, che pende dal
luogo; dal tempo; dalle signorie; dalle religioni, & altre; le quali se tutte non sono
egualmente lodeuoli; non per questo sono le men lodeuoli affatto da rifiutareˮ.



Лозинская Е.В.

142

только о ком-то, кто ничего не делает, помимо того, что идет и го-
ворит?»1 [Castravilla, 1897, p. 27]. В «Поэтике» ответ на вопрос о
том, что такое действие и подражание ему, представляется само-
очевидным, по крайней мере, Аристотель не входит в подробное
его обсуждение, лишь походя противопоставляя действию мысли,
слова и характеры. Однако при попытке применить аристотелев-
ские категории к «Комедии» теоретики наталкивались на две про-
блемы, выявленные Кастравиллой. В начале своего памфлета он
заявляет, что «Комедия» не является подражанием действию, по-
скольку то, о «чем говорится в этом произведении Данте, не дей-
ствие, а сон»2 [Castravilla, 1897, p. 21]. Более того, этот сон расска-
зывается, а не является объектом подражания, так как Данте не
вводит в поэму человека, которому этот сон приснился, но всегда
говорит от своего лица как автор3. А если в «Комедии» и вводятся
другие люди, то это лишь «эпизоды, внешние по отношению ко
всему предмету и главной материи»4 [Castravilla, 1897, p. 22]. Та-
ким образом, Кастравилла выдвигает два аргумента: первый каса-
ется самой возможности рассматривать сон как действие, второй –
совпадения субъекта и объекта подражания, что противоречит
принципу мимесиса.

Действительно, содержание поэмы, согласно принятому то-
гда мнению, привиделось Данте во сне. Но почему нельзя считать
сон разновидностью действия? Сам Кастравилла подробно на этом
не останавливается, но другие участники диспута обосновывают
его тезис. Алессандро Каррьеро указывал на то, что сон – непроиз-
вольный акт (non essendo volontaria), не опирающийся на челове-
ческую волю [Carriero, 1582, p. 57]. Булгарини также подчеркивал,
что сны основаны на «движении фантастической способности»
(movimento della virtú fantastica), а не на воле, поскольку мы не можем
спать или не спать по своему усмотрению. Более того, во время
сна человек и существует не в полной мере, а тем более не может
быть назван действующим [Bulgarini, 1585, p. 82]. Следовательно,

1 “Dramatica come potrà essere, non vi si trattando d’altro che d’un solo, che
non fa mai altro che andare e parlare?ˮ

2 “…poi che né quella che Dante referisce in quell’opera è una azione, ma uno insognoˮ .
3 “…non induce una persona a chi sia accaduto far quel l’insogno, ma parla

sempre l’autore, e sempre in persona propria, e sempre narra esso stessoˮ.
4 “…sono episodii, e fuori del tutto della materia e della tela principale…ˮ



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

143

если волевое начало в сновидении не играет никакой роли, сон
нельзя считать действием, а подражание ему не может лежать в
основе фабулы.

Среди ответов на этот упрек преобладали такие, которые пе-
реводили обсуждение в другую плоскость. Так, Антонио дельи
Альбицци и Бонджанни Гратароло не затрагивали вопрос о воле, а
приравнивали сон к любым другим продуктам фантазии поэта. По-
этому Гратароло мог с полным основанием заявить, что ни Аристо-
тель, ни Гораций, ни Вида нигде не запрещали использование сна в
качестве основы для фабулы [прив. по: Weinberg, 1961а, p. 840–841].

Джакопо Маццони, защищая «Комедию», отбросил саму
идею того, что в ее основе лежит сон, и ввел представление о под-
ражании притворному действию. Фабула «Комедии» – это «под-
ражание действиям, которые он <Данте> притворился, что совер-
шил наяву в этом своем путешествии»1 [Mazzoni, 1898, p. 64]. Это
утверждение Маццони одновременно является и ответом на дру-
гой, смежный с вышеуказанным, упрек: в «Комедии» не разведены
субъект и объект подражания. Маццони разграничивает Данте-
автора и Данте-персонажа, что для его эпохи было сравнительно
новаторским утверждением.

В XVI в. платоновское противопоставление мимесиса и дие-
гезиса, при котором в область мимесиса включалось лишь подра-
жание речам другого человека, т.е. чисто драматическая форма
выражения, уступило место более широкому пониманию. Чистая
наррация признавалась в качестве подражания большинством тео-
ретиков, хотя, как правило, считалась более слабой его формой.
Однако противники «Комедии» смогли наметить важный момент
нарративной теории, подняв вопрос: может ли автор подражать
сам себе? Эта проблема обсуждалась в ту эпоху преимущественно
в контексте возможности отнесения к сфере поэзии лирических
произведений2. Разграничение лирического поэта как повествую-
щего субъекта и подражающего, притом подражающего себе, есть
у Антонио Минтурно, Аньоло Сеньи и других авторов. Так, Мин-
турно пишет: «Когда поэт обращается к кому-нибудь другому, он

1 “…una imitatione dell’azioni, ch’egli finse di fare desto in questo suo viaggioˮ.
2 В XX в. она актуализировалась в концепции К. Хамбургер, выводившей

тексты от первого лица за границы эпического рода, а в также в разнообразных
теориях «автофикции».



Лозинская Е.В.

144

заставляет думать, что оставляет свой характер как поэта и прини-
мает на себя другой характер. Поэтому в Петрарке мы можем раз-
личить две личности: одна принадлежит поэту, когда он повествует,
а другая – любящему, когда он обращает свою речь к Мадонне
Лауре»1 [Minturno, 1563, p. 175]. Следует отметить, что Минтурно
придерживается здесь, скорее, платоновской концепции мимесиса,
поскольку и в лирике подражание как таковое он находит только в
речах, пусть даже произносимых самим поэтом. Тем не менее по-
добный взгляд на вещи снимал возражение против «Комедии»,
основанное на том, что Данте в тексте выносит суждения о других
персонажах, что, по утверждению Булгарини, должно быть делом
не поэта, а морального философа. В том случае, если мы разделяем
Данте-автора и Данте-персонажа, вынесение вторым суждения о
других людях является одним из видов действий, более того, су-
щественным для фабулы действием, поскольку в этот момент ге-
рой совершает этический выбор.

В то же время сразу несколькими авторами был поставлен
под сомнение сам факт того, что фабула – это подражание исклю-
чительно действию. Надо заметить, что сторонников этого тезиса
было не так уж много – среди знаменитых авторов к ним можно
отнести только Робортелло и Кастельветро, а несколько менее из-
вестный теоретик Джулио дель Бене написал целый трактат «О том,
что для того, чтобы быть поэтом, необходимо подражать действию»
(Che egli è necessario à l’esser poeta imitare actioni, 1574). Однако
значительно большее количество авторов стремились расширить
круг допустимых объектов подражания и включали в него харак-
теры, природные объекты, страсти и т.п. – вплоть до «всего сущего»,
как сказано в диалоге «Нугерий, или О поэзии» (Naugerius sive de
Poetica, ок. 1540) Джироламо Фракасторо. Впрочем, в большинстве
работ такого направления концепты подражания и фабулы экс-
плицитно или имплицитно разграничены, а представляет интерес
тот текст, в котором прямо утверждается, что фабула может состо-
ять не только из действий. Алессандро Гварини в «Лекции о сонете
монсиньора Делла Каза» (1599) стремится показать, что в известном

1 “Anzi, quando il Poeta parla ad altrui; par, che deponga la persona del Poeta; e ne
prenda, otenga un’altra. Percioche nel Petrarca due persone intender possiamo: l’una del
Poeta, quando egli narra; el’altra dell’amante, quando dirizza à Madonna Laura il suo dire .ˮ



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

145

смысле последовательность «страстей» можно считать фабулой и
таким образом найти в лирической поэзии своего рода действие.
Для этого он вводит идею «претерпевающего» героя (к которым,
кстати, относит и некоторых эпических персонажей – например,
Дидону). «Я понимаю страдающего персонажа как того, кто, не
делая что-то внешним образом, испытывает в своем уме такие
страсти, для которых лирические поэты в своих произведениях
создают сходные образы: радость, печаль, желание, любовь, наде-
жду, страх, ревность, презрение, гнев, отчаянье и другие на них
похожие. <…> Разве поэты, выражая эти страсти и чувства, не дости-
гают успеха в подражании и воображении их в наилучшей форме, в
какой они могут существовать в человеческом уме? И подражая и
воображая эти страсти, разве не создают они лирической фабулы,
если поэтическая фабула – это изобретение чего-либо, что не явля-
ется правдой, но вместе с тем правдоподобно, и выражение этого в
стихах?»1 [Guarini, 1733, p. 315–316].

Заключение

Фабула оказалась одной из самых сложных аристотелевских
категорий для освоения теоретиками итальянского Чинквеченто.
Аутентичное аристотелевское понимание фабулы как структуры
трагедии, комедии и эпической поэмы вступало в противоречие с
традиционным представлением о фабуле как вымышленном по-
этическом тексте в его полноте. Вместе с тем именно в связи с фа-
булой в XVI в. была по-новому поставлена проблема поэтической
лжи и ее отношения к истине, а категория правдоподобия, вырос-
шая из аристотелевской концепции вероятного, перешла из сферы
логики в область рецепции и референции. Не менее сложным для
осмысления стало и аристотелевское положение о единстве фабулы,

1 “Persone pazienti intendo io quelle, che non operando esteriormente patiscono
entr’agli animi loro passioni, che imprendono i poeti lirici a rassomigliare ne’ loro
poetici componimenti. Allegrezza, dolore, e desiderio, amore, speranza, timore, gelosia,
sdegno, ira, disperazione, misericordia, e tutte l’altre simili ne sono... Mentre dunque
esprimono i Poeti così fatte passioni, ed affetti, non vengono essi ad imitarli, fingendoli
nel più eccellente modo, che possono essere in un’animo umano? e mentre fingono, ed
imitano quelle passioni, non formano essi la favola lirica? essendo la favola poetica un
ritrovato di cosa non vera, ma verilimile, e verisimilmente in versi spiegataˮ.



Лозинская Е.В.

146

которое авторы той эпохи трактовали преимущественно в контексте
изображаемого предмета, а не внутренней логики действия. И более
того, связь между фабулой и действием стала вызывать сомнения у
ряда авторов, желавших расширить область поэтического подра-
жания. Аристотелевская категория, будучи включена в развитую
литературно-критическую традицию, поменяла свое содержание,
но вместе с тем привела к появлению новых поэтологических кон-
цепций, к постановке актуальных для литературы Нового времени
теоретико-литературных вопросов.

Список литературы

Данте Алигьери. Малые произведения / подгот. И.Н. Голенищев-Кутузов. – Мо-
сква : Наука, 1968. – 651 с.

Кастельветро Л. «Поэтика» Аристотеля, изложенная на народном языке и ис-
толкованная // Литературные манифесты западноевропейских классицистов /
общ. ред. Н.П. Козловой. – Москва : МГУ, 1980. – С. 81–103.

Alfano G. Sul concetto di verosimile nei commenti cinquecenteschi alla “Poetica” di
Aristotele // Filologia e critica. – 2001. – N 2. – P. 1–23. – DOI: 10.1400/21911

Ariosto O. Difese dell’ Orlando Furioso dell’ Ariosto // Tasso T. Apologia del Sig. Torqvato
Tasso. In Difesa della sva Giervsalemme Liberata… – Ferrara : Appresso Giulio Cesare
Cagnacini, et Fratelli, 1585. – P. N3–P2. – URL: https://archive.org/details/bub_gb_
FxFFnXa-HZAC

Biow D. Mirabile dictu: representations of the marvelous in Medieval and Renaissance
epic. – Ann Arbor : Univ. of Michigan press, 1996. – 199 p.

Bisanti E. Vincenzo Maggi: interprete tridentino della Poetica di Aristotele. – Brescia :
Ateneo di Brescia, 1991. – 326 p.

Bulgarini B. Repliche di Bellisario Bulgarini alle risposte del Sig. Orazio Capponi
sopra le prime cinque Partìcelle delle sue Considerazioni, intorno al Discorso di Μ. Giacopo
Mazzoni, composto in difesa della Comedia di Dante. – Siena : Appresso Luca
Bonetti, 1585. – URL: https://books.google.ru/books?id=F120tkKs8uIC

Castravilla. Discorso di M. Ridolfo Castravilla nel quale si mostra l’imperfettione della
“Commedia” di Dante contro al “Dialogo delle lingue” del Varchi // I Discorsi di Ri-
dolfo Castravilla contro Dante e di Filippo Sassetti in difesa di Dante / a cura di
Rossi M. – Citta di Castello : S. Lapi, 1897. – P. 19–33.

Carriero A. Breve et ingegnioso discorso contra l’opera di Dante. – Padoa : Appresso Paulo
Meietto, 1582 [MDXXCII]. – [2], 96 p. – URL: https://books.google.ru/books?id=
zqxkAAAAcAAJ

Else G.F. Aristotle’s Poetics, the Argument. – Cambrige, Mass. : Harvard univ. press,
1957. – 670 p.

Guarini A. Lezione di Alessandro Guarini recitata da lui l’anno MDXCIX.
Nell’Accademia degl’Invaghiti in Mantova sopra il sonetto 53 “Doglia che vaga
donna, ec.” di Monsignor della Casa // Opere di monsignor Giovanni della Casa. –



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

147

Napoli : [s.n.], 1733. – Vol. 2. – P. 307–324. – URL: https://archive.org/details/bub_gb_
Nyluc7QKmJ4C

Hathaway B. The age of criticism: the late Renaissance in Italy. – Ithaca, N.Y. : Cornell
univ. press, 1962. – 473 p.

Herrick M.T. The fusion of horatian and aristotelian literary criticism, 1531–1555. –
Urbana : Univ. of Illinois press, 1946. – VII, 117 p.

Lombardi B., Maggi V. Vincentii Madii Brixiani et Bartholomaei Lombardi Veronensis
In Aristotelis librum de poetica communes explanationes: Madii vero in eundem li-
brum propriae annotationes. – Venetia : in officina Erasmiana, Vincentij Valgrisi,
1550. – URL: https://archive.org/details/bub_gb_i8SyrtGyNBYC

Mazzoni J. Discorso in difesa della Commedia del divino poeta Dante / a cura di M. Rossi. –
Citta di Castello : S. Lapi, 1898. – 138 p. – URL: http://www.archive.org/details/
discorsodigiaco00rossgoog

Mehtonen P. Old concepts and new poetics: Historia, Argumentum and Fabula in the
twelfth- and early thirteenth-century Latin poetics of fiction. – Helsinki, Finland :
Societas Scientiarum Fennica, 1996. – 173 p.

Minturno A. L’arte poetica del sig. Antonio Mintvrno, nella qvale si contengono i pre-
cetti heroici, tragici, comici, satyrici, e d’ogni altra poesia: con la dottrina de’ sonetti,
canzoni, & ogni sorte di rime thoscane, doue s’insegna il modo, che tenne il Petrarca
nelle sue opere: et si dichiara a’ suoi luoghi tutto quel, che da Aristotele, Horatio, &
altri auttori greci, e latini è stato scritto per amaestramento di poeti. – In Venetia : Per
Gio. Andrea Valuassori, 1563. – [60], 453, [3] p. – URL: https://archive.org/details/
lartepoeticadels00mint/

Robortello F. Francisci Robortelli Utinensis in librum Aristotelis de arte Poetica expli-
cationses. – Florentiae : In officina Laurentii Torrentini, 1548. – URL:
https://archive.org/details/bub_gb_NhA4x3VaZuoC

Segni A. Lezioni intorno alla poesia // Trattati di poetica e retorica del Cinquecento / ed.
by B. Weinberg. – Bari : Laterza, 1972. – Vol. 3. – P. 5–100.

Siekiera A. La Poetica vulgarizzata et sposta per Lodovico Castelvetro e le traduzioni
cinquecentesche del trattato di Aristotele // Ludovico Castelvetro: letterati e gram-
matici nella crisi religiosa del Cinquecento: atti della XIII Giornata Luigi Firpo,
Torino, 21–22 settembre 2006. – Firenze : L.S. Olschki, 2008. – P. 25–45. – DOI:
10.1400/177679

Tasso T. Risposta al discorso del Sig. Orazio Lombardelli intorno a i contrasti, che si
fanno sopra la Guerusalemme liberata. – Ferrara : Vasalini, 1586. – 31 p. – URL:
http://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ175685409

Weinberg B. A history of literary criticism in the Italian Renaissance. – Chicago ; Lon-
don, 1961a. – 2 vol ; 1184 p.

Weinberg B. Castelvetro’s theory of poetics // Critics and criticism: ancient and modern /
ed. by R.S. Crane. – Chicago : Univ. of Chicago press, 1961b. – P. 349–371.



Лозинская Е.В.

148

References

Dante Aligʼeri. (1968). Malye proizvedeniya (I.N. Golenishhev-Kutuzov, ed.). Moskva:
Nauka.

Kastelʼvetro, L. (1980). “Poetika” Aristotelya, izlozhennaya na narodnom yazyke i
istolkovannaya. In N.P. Kozlova (Ed.), Literaturnye manifesty zapadnoevropejskix
klassicistov (pp. 81–103). Moskva: MGU.

Alfano, G. (2001). Sul concetto di verosimile nei commenti cinquecenteschi alla “Po-
etika” di Aristotele. Filologia e critica (Mag./Ago). 1–23. DOI: 10.1400/21911

Ariosto, O. (1585). Difese dell’ Orlando Furioso dell’ Ariosto. In T. Tasso, Apologia
del Sig. Torqvato Tasso. In Difesa della sva Giervsalemme Liberata… (pp. N3–P2).
Ferrara: Appresso Giulio Cesare Cagnacini, et Fratelli. Retrieved from
https://archive.org/details/bub_gb_FxFFnXa-HZAC

Biow, D. (1996). Mirabile dictu: representations of the marvelous in Medieval and
Renaissance epic. Ann Arbor: Univ. of Michigan press.

Bisanti, E. (1991). Vincenzo Maggi: interprete tridentino della Poetica di Aristotele.
Brescia: Ateneo di Brescia.

Bulgarini, B. (1583). Alcune considerazioni sopra’l Discorso di M. Giacopo Mazzoni,
fatto in difesa della Comedia di Dante. – Siena: [s.n.]. Retrieved from:
https://archive.org/details/bub_gb_NuDw2U3020cC

Castravilla. (1897). Discorso di M. Ridolfo Castravilla nel quale si mostra
l’imperfettione della “Commedia” di Dante contro al “Dialogo delle lingue” del
Varchi. In M. Rossi (Ed.), I Discorsi di Ridolfo Castravilla contro Dante e di Filippo
Sassetti in difesa di Dante (pp. 19–33). Citta di Castello: S. Lapi.

Carriero, A. (1582). Breve et ingegnioso discorso contra l’opera di Dante. Padoa: Appresso
Paulo Meietto. Retrieved from: https://books.google.ru/books?id=zqxkAAAAcAAJ

Else, G.F. (1957). Aristotle’s Poetics, the Argument. Cambrige, Mass.: Harvard univ. press.
Guarini, A. (1733). Lezione di Alessandro Guarini recitata da lui l’anno MDXCIX.

Nell’Accademia degl’Invaghiti in Mantova sopra il sonetto 53 “Doglia che vaga donna,
ec.” di Monsignor della Casa. In Opere di monsignor Giovanni della Casa (vol. 2,
pp. 307–324). Napoli: [s.n.]. Retrieved from: https://archive.org/details/bub_gb_
Nyluc7QKmJ4C

Hathaway, B. (1962). The age of criticism: the late Renaissance in Italy. – Ithaca, N.Y.:
Cornell univ. press.

Herrick, M.T. (1946). The fusion of horatian and aristotelian literary criticism, 1531–1555.
Urbana: Univ. of Illinois press.

Lombardi, B., & Maggi, V. (1550). Vincentii Madii Brixiani et Bartholomaei Lombardi
Veronensis In Aristotelis librum de poetica communes explanationes: Madii vero in
eundem librum propriae annotationes. Venetia : in officina Erasmiana, Vincentij
Valgrisi. Retrieved from https://archive.org/details/bub_gb_i8SyrtGyNBYC

Mazzoni J. (1898). Discorso in difesa della Commedia del divino poeta Dante (M. Rossi,
ed.). Citta di Castello: S. Lapi. Retrieved from: http://www.archive.org/details/
discorsodigiaco00rossgoog



Теория фабулы в «Рассуждении против Данте» Кастравиллы
в контексте итальянского аристотелизма XVI в.

149

Mehtonen, P. (1996). Old concepts and new poetics: Historia, Argumentum and Fabula
in the twelfth- and early thirteenth-century Latin poetics of fiction. Helsinki, Finland:
Societas Scientiarum Fennica.

Minturno, A. (1563). L’arte poetica del sig. Antonio Mintvrno, nella qvale si conten-
gono i precetti heroici, tragici, comici, satyrici, e d’ogni altra poesia: con la dottrina
de’ sonetti, canzoni, & ogni sorte di rime thoscane, doue s’insegna il modo, che
tenne il Petrarca nelle sue opere: et si dichiara a’ suoi luoghi tutto quel, che da Aris-
totele, Horatio, & altri auttori greci, e latini è stato scritto per amaestramento di po-
eti. In Venetia: Per Gio. Andrea Valuassori. Retrieved from https://archive.org/
details/lartepoeticadels00mint/

Robortello, F. (1555). Francisci Robortelli Utinensis, in librum Aristotelis de arte
Poetica, explicationses. Basileae: Per Ioannem Hervagium. Retrieved from
https://archive.org/details/imgGI12MiscellaneaOpal

Segni, A. (1972). Lezioni intorno alla poesia. In B. Weinberg (Ed.), Trattati di poetica
e retorica del Cinquecento (vol. 3, pp. 5–100). Bari: Laterza.

Siekiera, A. (2008). La Poetica vulgarizzata et sposta per Lodovico Castelvetro e le
traduzioni cinquecentesche del trattato di Aristotele. In Ludovico Castelvetro: let-
terati e grammatici nella crisi religiosa del Cinquecento: atti della XIII Giornata
Luigi Firpo, Torino, 21–22 settembre 2006 (pp. 25–45). Firenze: L.S. Olschki.

Tasso, T. (1586). Risposta al discorso del Sig. Orazio Lombardelli intorno a i contrasti,
che si fanno sopra la Guerusalemme liberata. Ferrara : Vasalini. Retrieved from
http://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ175685409

Weinberg, B. (1961a). A history of literary criticism in the Italian Renaissance (2 vols).
Chicago; London: Univ. of Chicago press.

Weinberg, B. (1961b). Castelvetro’s theory of poetics. In R.S. Crane (Ed.), Critics and
criticism: ancient and modern (pp. 349–371). Chicago: Univ. of Chicago press.

Об авторе
Лозинская Евгения Валентиновна – старший научный сотрудник отде-

ла литературоведения ИНИОН РАН, Москва, Россия, jane.lozinsky@gmail.com
ORCID: 0000-0001-8521-8583

About the author
Lozinskaya Evgeniya Valentinovna – Senior Researcher of the Department

of Literary Studies, INION RAN, Moscow, Russia, jane.lozinsky@gmail.com
ORCID: 0000-0001-8521-8583




