
135

УДК: 168.001.6            DOI: 10.31249/chel/2024.04.08

Летов О.В.
ПОСТПОЗИТИВИЗМ И

КОНЦЕПЦИЯ ЛИЧНОСТНОГО ЗНАНИЯ М. ПОЛАНИ
Институт научной информации по общественным наукам

Российской академии наук,
Россия, Москва, mramor59@mail.ru

Аннотация. Данная работа посвящена концепции личностного знания
М. Полани – одного из основоположников постпозитивистской философии науки.
Различие между «контекстом открытия» и «контекстом обоснования» было раз-
работано для того, чтобы выделить разнообразие субъективных и психологиче-
ских процессов, через которые прошел ученый-естествоиспытатель на пути к
своим открытиям. Согласно сторонникам постпозитивизма процесс или контекст
обоснования в естествознании также имеет социальные, психологические и исто-
рические аспекты. Вместо традиционной идеи объективного знания, которое от-
крыто для любого субъекта, Полани выдвинул идею личностного знания. Согласно
его концепции идеал объективного познания, пассивно утверждаемый беспри-
страстным наблюдателем, оказался мифом. Понимание Полани личностного зна-
ния и неявного знания закладывает основу для доверия человеческим знаниям без
необходимости сводить все к требованиям явных научных доказательств.

Ключевые слова: «контекст открытия» и «контекст обоснования»; фило-
софия науки; постпозитивизм; проблемы истории и психологии науки; интер-
субъективная истина; личностное знание.

Получена: 24.05.2024              Принята к печати: 20.06.2024



Летов О.В.

136

Letov O.V.
Postpositivism and the concept of personal knowledge by M. Polanyi

Institute of Scientific Information for Social Sciences
of the Russian Academy of Sciences,

Russia, Moscow, mramor59@mail.ru

Abstract. This paper considers the concept of personal knowledge of M. Po-
lanyi, one of the founders of the post-positivist philosophy of science. The distinction
between the “context of discovery” and the “context of justification” was developed to
highlight the variety of subjective and psychological processes that the natural scientist
went through to make his discoveries. According to postpositivists, the process or con-
text of justification in natural science also has social, psychological and historical as-
pects. In contrast to the traditional idea of objective knowledge, which is open to any
subject, Polanyi put forward the idea of personal knowledge. According to his concept,
the ideal of objective knowledge, passively affirmed by an impartial observer, turned
out to be a myth. Polanyi's understanding of personal knowledge and tacit knowledge
lays the foundation for trusting human knowledge without having to reduce everything
to the demands of explicit scientific evidence.

Keywords: “context of discovery” and “context of justification”; philosophy of
science; post-positivism; problems of history and psychology of science; intersubjective
truth; personal knowledge.

Received: 24.05.2024                                                  Accepted: 20.06.2024

Введение (постпозитивизм и современная философия науки)

В 1938 г. философ-эмпирик Ганс Райхенбах в своем тексте
«Опыт и предсказание» провел различие между «контекстом откры-
тия» и «контекстом обоснования». Это различие было необходимо
для того, чтобы выделить разнообразие субъективных и психологи-
ческих процессов, через которые прошел ученый-естествоиспытатель
для своих открытий, включая строгие логические аргументы и методы
наблюдения, с помощью которых его теории могли бы быть про-
верены. Примерно в то же время Карл Поппер работал над той же
проблемой, что нашло отражение в его книге «Логика исследова-
ний» [Popper, 2002]. По мнению Поппера, указанное различие четко
отделяло проблемы истории и психологии науки от проблем соб-
ственно философии науки. У Поппера было более широкое виде-
ние научного процесса, чем у строгих венских позитивистов; он



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

137

считал, что хорошие научные теории действительно могут начи-
наться с метафизических догадок, что научные законы «не могут
быть логически сведены к элементарным утверждениям опыта» и,
следовательно, что процессы индуктивного обобщения на основе
опыта наблюдений не могут использоваться для разграничения
науки и других форм исследования» [Popper, 2002, p. 13]. Вместе с
тем Поппер был убежден, что научные теории можно проверять
путем дедуктивного перехода от теорий к фиксации наблюдений.
Он писал, что, хотя «научные теории никогда не являются полно-
стью оправданными или проверяемыми, они тем не менее подда-
ются проверке. Поэтому <…> объективность научных утверждений
заключается в том, что они могут быть интерсубъективно прове-
рены» [Popper, 2002, p. 22].

Как и многие другие идеи, идея различия между контекстом
открытия и контекстом обоснования подвергалась критике пред-
ставителями интеллектуальных кругов в 1960-х и 1970-х годах.
Это различие было основной теоретической идеей, вокруг которой
бушевали дебаты о взаимосвязи между областями психологии, исто-
рии и социологии науки, с одной стороны, и философией науки –
с другой. Из критиков наиболее известным является Томас Кун,
чья работа была предметом споров, но чья точка зрения относи-
тельно этого различия была совершенно ясной. Кун утверждал,
что процесс или контекст обоснования в естествознании также
имеет социальные, психологические и исторические аспекты. Это
означает, что «основания» интерсубъективной, проверяемой истины
в науке не могут быть сведены к вечной логике и неопровержи-
мым наблюдениям. Эти основы, в соответствии с которыми была
установлена истина, могли со временем меняться, могли включать
в себя социальное давление и социальное обучение и даже могли
включать в себя что-то вроде «мировоззрения», которого придер-
живаются отдельные ученые [Kuhn, 1996, p. 8–9, 111–135]. Таким
образом, Кун переосмыслил всю проблему познания, он оспаривал
независимость рациональности и проверяемости от ошибочных
социальных формаций и психологических тенденций ученых.

Однако если куновская революция превратила контекст
обоснования в контекст открытия и, таким образом, создала про-
странство для появления сильной программы в социологии науки,
в философии Поппера было еще одно невысказанное предположение,

mailto:mramor59@mail.ru


Летов О.В.

138

которое было столь же проблематичным. Отделяя поиск истины от
псевдонауки, Поппер считал (естественно-научную) реальность,
которую рассматривали ученые, беспроблемной. Все это создает
проблемы для трактовки социологического знания. Ибо если поп-
перовская «концепция природы» «работает» в области философии
науки или естествознании, в социальных науках нельзя претендо-
вать на какое-либо согласие относительно единой природы соци-
альной реальности. Существуют ли и каким образом общества,
коллективы, группы, классы, культура, люди и т.д., само по себе
является вопросом, который всегда решается одновременно по-
средством исследования мира и предположений о нем.

Указанная «проблема постпозитивизма» «преследует» мето-
дологию науки и, в частности, социальное измерение науки с
1960-х годов. От методологов постоянно требуют учитывать кон-
текст производства своих и чужих знаний – социальное положение
исследователя, ту или иную теорию, которую он применяет, и т.д.
Иными словами, встает вопрос о «мультипарадигматичности».
«Характер дисциплины, споры ученых включают идеи о самой
природе социологического объекта исследования, которые кон-
цептуально структурируют виды исследовательских вопросов, ме-
тоды, которые они используют для получения данных для ответа
на эти вопросы, и – если объяснение является их целью – виды
сущностей, на которые они ссылаются при построении объяснения
социального явления или набора социальных действий1» [Reed,
2023, p. 21].

Для решения указанной выше проблемы И.А. Рид предлагает
провести различие между контекстом исследования и контекстом
объяснения. Контекст исследования относится к социальному и
интеллектуальному контексту самого социолога. Контекст объясне-
ния относится к реальности, которую он хочет исследовать, и в
частности, к социальным действиям, которые он хочет объяснить,
а также к частям или аспектам окружающего эти действия контек-
ста, которые он использует для их объяснения. Контекст исследо-
вания включает в себя оба контекста (открытия и обоснования);
контекст объяснения так или иначе определяется любым эмпири-
чески обоснованным утверждением истины в социологическом

1 Здесь и далее перевод на русский язык по тексту статьи наш. – О.Л.

mailto:mramor59@mail.ru


Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

139

исследовании. Любое описание социологического знания развивает
проблему отношений между этими контекстами, обычно одновре-
менно в описательной и предписывающей манере. Социологиче-
ское исследование обладает симметрией, чуждой естествознанию:
как контекст исследования, так и контекст объяснения не только
социально структурированы, но также включают в себя (в различ-
ной степени социализированную) человеческую субъективность.
Для тех, кто заинтересован в единстве гуманитарных и естествен-
ных наук, а также в притязаниях обеих на объективность, эта сим-
метрия представляет собой проблему, поскольку нарушает удоб-
ные отношения между исследователем как субъектом и природой
как объектом.

В социальных науках существует «парадокс», вызванный
симметрией между контекстом исследования и контекстом объяс-
нения. Представитель гуманитарных наук стремится исследовать
социальный объект в контексте объяснения. Но поскольку он сам
является социальным существом, те самые силы, которые, как он
утверждает, выступают предметом исследования, могут оказывать
влияние на его собственные социальные действия, включая то, что
он думает и пишет. Таким образом, на отношения между исследо-
вателем и объектом «влияет», «вмешивается» в них или «структу-
рирует» социальный контекст исследователя. Следовательно, со-
циальная природа социологического знания ставит под сомнение
его объективность, его подобие контексту объяснения. Идеальные
отношения между исследователем-субъектом и исследуемым объ-
ектом нарушаются тем фактом, что теории исследователя об об-
ществе и социальном действии вполне могут быть применены к
нему самому. Особенно если исследователь не склонен верить
своим испытуемым или объяснять их действия силами, находящи-
мися за пределами контроля испытуемых. «Отягощает» ли теоре-
тическая подготовка в той или иной школе наблюдения социолога
и есть ли другой выбор?

Определенный набор возражений против позитивизма был
выдвинут во имя контекста исследования. Обширное размышле-
ние и эмпирическое изучение социальных, культурных и психоло-
гических элементов производства естественно-научных знаний
(которые разбили границу между историей / социологией / психо-
логией науки и философией науки) привело к выводу, что кон-



Летов О.В.

140

текст исследования может не быть исключенным из любого обсу-
ждения претензий науки на истину и рациональность. Здесь со-
шлось множество различных интеллектуальных направлений, в
том числе «сильная программа» социологии науки [Bloor, 1976;
Barnes, et al. 1996], новые посткуновские философы науки (И. Ла-
катос, П. Фейерабенд), а также радикальное вмешательство Куайна
в англо-американскую философию науки – прагматическая декон-
струкция аналитического / синтетического различия и «натурали-
зация эпистемологии», в которой он утверждал, что все вопросы
эпистемологии являются вопросами психологии [Quine, 1969].
«Этот новый мощный академический дух времени породил идею,
общую для многих современных гуманитариев, согласно которой
самопонимание науки как внеконтекстного знания было в лучшем
случае полезной иллюзией, а в худшем – пагубным воспроизвод-
ством «чистого мышления» [Reed, 2023, p. 28–29]. Вопросы о це-
лях и причинах социальной науки, включая работу над ее связью с
радикальными социальными движениями и политическими тен-
денциями на Западе в целом, привели к попыткам переформу-
лировать и переосмыслить социальные научные знания в соот-
ветствующем или правильно понятом контексте исследования.
Социально-научный контекст исследования был открыт и вклю-
чил в себя ранее исключенные аспекты знаний ученого: ценности,
убеждения, интересы, социальные силы, политику и т.д. Предста-
вители социологии знания приняли «парадокс постпозитивизма» и
обратились к задаче постижения того, что скрывается за якобы
нейтральными, якобы объектно-ориентированными притязаниями
контекста исследования. Таким образом, метатеоретические пози-
ции и эпистемологические взгляды на социальные исследования им-
плицитно или явно отвечают на вопрос, какова связь между контек-
стом исследования и контекстом объяснения в социальных науках.

Постпозитивизм представляет собой набор интеллектуаль-
ных усилий, направленных на нарушение границ знания, установ-
ленных логическим позитивизмом как в контексте исследования,
так и в контексте объяснения. Изучение контекста исследования и
контекста объяснения стало, если не честной игрой, то, по крайней
мере, допущенной к возможному рассмотрению. Работа, проде-
ланная представителями «постпозитивизма» (на что указывает
приставка «пост»), возможно, на определенном этапе была нега-



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

141

тивной в смысле подрыва уверенности и консенсуса. Это было
разрушительным еще и потому, что без аргументов и, что, воз-
можно, более важно, без чувствительности позитивизма, степень, в
которой социальные науки «похожи на естественные науки», ста-
новится трудным вопросом для ответа. Но этот негатив оставил
после себя позитив – массовое открытие других способов, с помо-
щью которых социологическое знание могло быть сконфигуриро-
вано, сконструировано и обосновано.

Концепция личностного знания М. Полани

Одним из родоначальников постпозитивизма выступает М. По-
лани с его идеей личностного знания. Ч.В. Лоуни II (Холлинс уни-
верситет, Рэноук, США) отмечает, что у Майкла Полани было
сложное отношение к Просвещению. Как ученый, он ценил свет
знания, который могли обеспечить разум и строгий метод, но он
также понимал, что критические стандарты для знания, на которых
настаивало Просвещение, могли способствовать опасным искаже-
ниям. Хотя он дорожил многими ценностями Просвещения, осо-
бенно свободой, которую оно принесло, он понимал, что его кри-
тическая программа не может узаконить даже его собственные гу-
манистические и политические ценности. «Как практикующий ученый,
он видел, что некоторые проблемы в мировоззрении Просвещения
коренятся в неправильных представлениях о том, как человек от-
крывает и подтверждает научные знания, и поэтому, как философ,
он работал над исправлением эпистемологических ошибок, стоя-
щих за “сциентизмом”, который мог исказить то, как субъект по-
нимает реальность, людей и человеческие ценности» [Lowney II,
2021, p. 140].

В отличие от традиционной идеи объективного знания, кото-
рое открыто для любого субъекта, Полани выдвинул идею личност-
ного знания. В отличие от идеала критического рационализма, где
все знания основаны на явном анализе незыблемых оснований,
Полани представил идеи молчаливого интерпретативного знания,
рамки открытия и фаллибилизм. И в отличие от сути дуализма –
растущие материалистические взгляды на то, что, действительно,
реальное состоит исключительно из движущейся материи, челове-
ческий разум полностью редуцируем и все смыслы и ценности



Летов О.В.

142

просто субъективны – Полани сформулировал идею возникающего
бытия и пребывания. Через эти грани своей посткритической про-
граммы он подтвердил контакт субъекта с реальностью и челове-
ческую способность обнаружить истинные ценности. Вместо того
чтобы отвергать Просвещение, Полани прокладывает курс на пе-
ресмотр идеи Просвещения об открытии истины посредством ра-
ционального исследования. Его основная концепция направлена на
то, чтобы сбалансировать излишества идеи Просвещения. При
этом он надеялся избежать рецидивов аналитической философии,
отрицания постмодернизма и некритичного закрепления закрытых
традиций. Его подход дает надежду на осторожный прогресс в об-
ществе, которое одновременно признает ценность своих традиций
и открыто для перемен.

Важность посткритического подхода Полани лучше видна,
если проследить его идеи сквозь призму исторического контекста.
Ключевые фигуры современной философии, такие как Декарт, по-
сеяли предположения о научном познании и природе бытия, кото-
рые представители Просвещения поддерживали в своей концепции
научного прогресса. Декарт призывал сомневаться во всем, что не
может быть поставлено как надежная и неоспоримая рациональная
основа. Считалось, что такая основа открыта для каждого, незави-
симо от его биографии и образования, как и рациональные шаги,
которые ведут субъекта от истины к истине. Это положение про-
двигало идеалы критического разума и безличной объективной
позиции, взгляда Бога, которого в принципе мог достичь каждый.
Все существующие убеждения теперь могут подвергнуться разру-
шительному, гиперболическому воздействию сомнения, независимо
от того, насколько они священны или хорошо подтверждены пред-
полагаемыми экспертами. Единственными авторитетами, которые
признавал Декарт, были несомненные интуиции, открытые светом
разума. Проект заключался в том, чтобы разобрать любые претен-
зии на знание и проанализировать их; тогда можно восстановить
знания на надежной и общей основе. В этой концепции понятие
phronesis, или практической мудрости, становится загадочным
фарсом, а знания любого истинного эксперта считаются полностью
открытыми и рационально доступными каждому.

Раздвоение Декарта между духом и материей было воспро-
изведено в различении Кантом ноуменального и феноменального.



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

143

Развитие Кантом дуализма Декарта включало положение о том, что
любая феноменальная сущность или событие всегда будут объяс-
нимы с точки зрения причинных законов, следовательно, все, что
человек в силах испытать и понять, может быть объяснено наукой.
Это объяснение укрепило веру в прогресс науки, способной объяс-
нить не только биологию и живые организмы, но также и психоло-
гию и социальные явления. Но хотя научные исследования теперь
включали в себя смыслы и ценности, эти ценности можно было
рассматривать как конструкции, которые можно более полно объ-
яснить с точки зрения химических и физических законов. Как
предсказывал Ницше, последствия философии Декарта подобны
свету звезд. Потребовалось время, чтобы они проявились в челове-
ческих мыслях и действиях.

Сторонники постмодернизма обычно выступали против науки
и сциентизма, утверждая, что не существует нейтральной объек-
тивной позиции и что сам разум служит силе, а не истине. Все
идеи и ценности рассматривались ими как следствие воли к власти
или водоворотами в изменчивой игре исторических обстоятельств.
Полани не разделял целиком идеи отрицания научной достоверно-
сти и прославления субъективности или воли к власти; он считал,
что отрицание роли науки столь же ошибочно, как и сциентизм.
Вместо этого он стремился исправлять аналитические, редукцио-
нистские и дуалистические крайности, а не отвергать их.

Посткритическая философия Полани возникла из его раз-
мышлений по поводу двух взглядов на науку. Во-первых, отноше-
ние, которое подчиняет научную истину воле политической власти.
Это подчинение подрывает призыв ученых следовать за подсказ-
ками природы, куда бы они ни приводили в поисках истины. Так,
Полани выступал против пятилетних планов в СССР и программ в
Великобритании, которые подчиняли усилия ученых политиче-
ским целям. Но он также не разделял идеи сциентизма, согласно
которым наука является единственным реальным источником ис-
тины и обеспечивает чисто объективный подход, преодолевающий
все предрассудки и искажения. Эта вторая позиция поощряла уси-
лия по сосредоточению науки на упрощенном подходе, сводимом к
физике как исходной фундаментальной науке. Подобный редук-
ционизм был характерен для логического позитивизма и других
попыток объединить науку посредством аналитической философии



Летов О.В.

144

вплоть до 1950-х годов и далее. Сегодня подобную позицию от-
стаивают «элиминативисты», которые утверждают, что человече-
ский разум полностью редуцируем и представляет собой не что
иное, как нейрохимические процессы. Обе указанные позиции
подпитывают друг друга.

Полани видел, что наука развивается не так, как представляли
себе простые люди и философы науки. Преувеличенный взгляд на
науку, который пропагандировали культура, история и философия,
был искажением. Идеал объективного познания, пассивно утвер-
ждаемый беспристрастным наблюдателем, оказался мифом. Наука
действует, скорее, как сама традиция. Она основана на идеологиче-
ской обработке учеников, которых учат использовать оборудование
и видеть различными способами (например, при чтении рентгенов-
ских снимков или понимании значения иммуноблоттинга белка).
Взаимное согласие сообщества ученых также действует как тради-
ционный авторитет. Полани видел, что сама наука опирается на
знания и ценности, которые она не может полностью или явно
обосновать. Таким образом, Полани пришел к выводу, что лучшие
человеческие притязания на знание следует описывать не как чисто
объективные и не просто субъективные, а как личностные.

Представители науки делали открытия, опираясь как на яв-
ные, так и на скрытые обязательства. И хотя эти обязательства не
могут быть полностью обоснованы и подлежат пересмотру, они
восполняются тем, что Полани называет «универсальным намере-
нием». Противопоставляя неявное знание идеалу явного анализа и
онтологическое возникновение идее редукции, Полани сформулиро-
вал взгляд на знание, который отвергал как сциентизм, так и постмо-
дернизм. Вместо этого он поддержал нескептический фаллиби-
лизм, который давал определенную степень автономии различным
областям исследований. «Его подход позволяет ценностям снова
стать реальными, как в качестве трансцендентных идеалов, так и в
качестве новых свойств, открытых человеческими обществами»
[Lowney II, 2021, p. 146].

Насколько знание является личностным, а не просто субъек-
тивным, можно увидеть в том, как «работает» знание и как совер-
шаются открытия. Нет ничего плохого в попытках проанализиро-
вать и свести знания к определенным компонентам, но это не может
быть исчерпывающим подходом. Анализу присущи ограничения, и



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

145

то, что сейчас выступает в качестве твердой основы, может изме-
ниться в будущем, поэтому Полани утверждает, что «стремление к
формализации найдет свое истинное место в негласных рамках»
[цит. по: Lowney II, 2021, p. 146].

Полани подчеркивал, что субъект всегда обращает внимание
на какой-то неопределенный фон, когда фокусирует свое внима-
ние. Согласно сторонникам феноменологии, на дистальном конце
интенциональности всегда существует объект, Полани считал, что
на проксимальном конце всегда имеются неявные подсказки. Этот
вектор интенциональности от субъекта к объекту стал ключом к
пониманию того, что у любого знания есть неявное измерение.
Фоновые подсказки объединяются вместе в фокусное осознание
или значение, но в процессе познания субъект не осознает непо-
средственно подсказки или контекст, на который он неявно опира-
ется. Таким образом, существует дихотомия между молчаливым
осознанием фоновых подсказок и фокусным осознанием, которое
способствует формированию явного знания. По мнению Полани,
молчаливое измерение в лучшем случае доступно лишь незначи-
тельно. Перенос внимания на неявные подсказки нарушает фо-
кальную интеграцию. Например, Полани отмечал, что, играя на
фортепиано, человек сосредоточивается на музыке. Тренирован-
ные движения пальцев действуют как молчаливые подсказки. Если
человек переключает свое внимание с музыки на прямое осознание
пальцев как фокуса, это нарушает интеграцию подсказок, и музыка
прерывается или глохнет. Субъект часто получает знания, взаимо-
действуя в мире, например, путем «субвосприятия», где он не
осознает, как получил знания из опыта. Все явное знание основано
на навыках и неявном знании, но это не лишает легитимности зна-
ния, которые субъект получает, а просто означает, что он не всегда
может полностью объяснить то, что знает. Полани показал, как ве-
ра переплетается даже с самыми определенными убеждениями
субъекта. В работе «Личностное знание» (1958) он выступил про-
тив идеалов объективного знания, явного анализа и онтологиче-
ской редукции, которые назревали в западной культуре с момента
зарождения современного мышления [Polanyi, 1958]. У знания все-
гда есть сторона, которую человек должен принять на веру – лич-
ная сторона – даже в науке.



Летов О.В.

146

Открытие предполагает личную убежденность и опору на
негласную структуру интерпретации. Чтобы хотя бы увидеть про-
блему в науке, нужно достаточно глубоко погрузиться в базовую
теорию. Только тогда можно будет распознать пробелы или заме-
тить, что некоторые наблюдения не совсем совпадают с исходной
теорией. Полани связал эти поиски с проблемой, поставленной
Платоном в «Меноне». Сократ сформулировал парадокс: если люди
не знают, что ищут, как узнать, когда они найдут это? И если люди
способны нечто распознать, не означает ли это, что они уже это
знали и им не нужно было искать? Решением для Полани стало
неявное измерение знания. Неявное понимание ученым предысто-
рии того или иного вопроса не только позволяет ему осознать про-
блему, но и может помочь направить поиск в продуктивном на-
правлении. Решение обнаруживается, когда фоновые подсказки
объединяются в единое понимание, которое неявно более согласу-
ется с интерпретативной структурой и, следовательно, более удовле-
творительно, чем другие альтернативы. Каждое открытие меняет
или обогащает исходную структуру. Чтобы сделать важное откры-
тие, возможно, придется радикально изменить интерпретативную
структуру. (Подобное положение дел Томас Кун позже назвал
«сменой парадигмы».)

Полани следует за Пуанкаре в изложении стадий открытия.
Сначала возникает вопрос, затем человек ищет ответ, используя
все доступные ему ресурсы. Одним из них движет страстное
стремление найти решение. Если это важная проблема, которую
нельзя должным образом решить в рамках нынешних представле-
ний, тогда можно упереться в стену и пережить «темную ночь души».
В эту темную ночь система интерпретации, с помощью которой
ученые обычно понимают данные, разрушается. Фактические на-
блюдения больше не имеют никакого смысла. Потом («Эврика!»)
может возникнуть решение, которое предполагает понимание ве-
щей радикально иным способом. «Интуиция» молчаливо объеди-
нила подсказки в удовлетворительную концепцию.

Личная заинтересованность исследователя, а также его лич-
ный, культурный и теоретический опыт необходимы для познания
и его развития, но это не делает приобретенное знание «просто
субъективным». Нельзя не признать, что в будущем могут быть
новые открытия и ученые найдут лучшие теории, но это не делает



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

147

текущие лучшие теории «просто неправильными». Тот факт, что
появятся лучшие способы анализа наблюдений, не означает, что в
отношении теорий и истины «все подходит», как утверждал П. Фейе-
рабенд [Feyerabend, 1978]. Человек приближается к истине и дей-
ствует в соответствии со своими обязательствами, хотя неявное
знание неустранимо, а картезианская уверенность в очевидности
невозможна. Таким образом, субъект действует с «универсальной
надеждой» на лучшие знания на данный момент, одновременно
пытаясь быть открытым для новой информации и идей. «Он при-
знает свой фаллибилизм, точно так же, как признает прогресс зна-
ния» [Lowney II, 2021, p. 150].

Точно так же, как основные значения не могут быть полно-
стью сведены к неявным подсказкам, некоторое возникающее це-
лое не может быть полностью сведено к вспомогательным частям.
По мнению Полани, возникающие сущности могут обрести неза-
висимость от условий, на которые они опирались, чтобы появиться
на свет. Здесь Полани переворачивает «машинную метафору», ко-
торая обычно ассоциируется с редукцией. Полани отмечал, что
машина имеет принципы или законы, управляющие ее работой,
которые не сводятся к принципам или законам химии или физики.
Машина не нарушает законы низшего уровня, но ее необходимо
идентифицировать и понимать с точки зрения контекста более вы-
сокого уровня и его законов. Это то, что Полани назвал «двойным
контролем»: на дочернем нижнем уровне формируются необходи-
мые условия, но на возникающем более высоком уровне могут ис-
пользоваться параметры, оставленные открытыми на более низком
уровне для осуществления собственного контроля. Итак, принципы
физики и ее элементы были необходимы, но недостаточны для по-
нимания механических принципов машины. Только в свете значе-
ний физики и химии, отмечал Полани, невозможно отличить рабо-
тающую паровую машину от сломанной [Polanyi, 1969, p. 176].

Вместо заключения

Таким образом, понимание Полани личностного знания и не-
явного знания закладывает основу для доверия к человеческим зна-
ниям без необходимости сводить все к требованиям явных науч-
ных доказательств. Это понимание дает возможность ответственно



Летов О.В.

148

поддерживать традиционные ценности. Полани был критиком сци-
ентизма, но он также был защитником науки и научной истины.
Точно так же Полани был критиком рационализма и идей Просве-
щения, но был и сторонником использования разума и ценностей
Просвещения. Полани надеялся, что благодаря лучшей эпистемо-
логии и онтологии, способным исправить искажения, которые
продвигал рационализм Просвещения, можно будет предотвратить
опасность нигилизма и моральной инверсии, а европейская либе-
ральная традиция, ценившая индивидуальную и политическую
свободу, сможет развиваться. По мнению Полани, этот прогресс
опирается на «динамическую ортодоксальность», в которой важны
как стабильность, так и перемены. Опираясь на ценности тради-
ций, люди должны быть открыты для конкурирующих взглядов и
прилагать усилия, чтобы вместе открывать новые истины.

Список литературы

Ницше Ф. Так говорил Заратустра // Ницше Ф. Сочинения : в 2 т. – Москва :
Мысль, 1996. – Т. 2. – С. 5–237.

Barnes B., Bloor D. et al. Scientific Knowledge: a Sociological Analysis. – Chicago :
University of Chicago Press, 1996. – 244 p.

Bloor D. Knowledge and Social Imagery. – London ; Boston : Routledge & K. Paul,
1976. – 209 p.

Brentano F. Psychology from an Empirical Standpoint. – London : Routledge and Ke-
gan Paul, 1973. – 452 p.

Feyerabend P. Against method. – London ; New York : Verso, 1988. – 290 p.
Kuhn T.S. The Structure of Scientific Revolutions. – Chicago : University of Chicago

Press, 1996. – DOI: 10.7208/chicago/9780226458106.001.0001
Lowney Ch.W. II. Michael Polanyi: A Scientist Against Scientism // Callahan G., McIntyre K.B.

(eds.). Critics of Enlightenment Rationalism. – Springer, 2021. – P. 139–158. – URL:
https://doi.org/10.1007/978-3-030-42599-9_10

Polanyi M. Knowing and being. – Chicago : Chicago univ. press, 1969. – 239 p.
Polanyi M. Personal knowledge. – London : Keagen, 1958. – 428 p.
Popper K. The Logic of Scientific Discovery. – New York : Routledge, 2002. – 544 p.
Quine W.V.O. Ontological Relativity and Other Essays. – New York : Columbia Uni-

versity Press, 1969. – 165 p.
Reed I.A. Sociology as a human science. Essays on interpretation and causal pluralism. –

Springer, 2023. – 268 p. – URL : https://doi.org/10.1007/978-3-031-18357-7



Постпозитивизм и концепция личностного знания М. Полани

149

References

Barnes, B., Bloor, D. et al. (1996). Scientific Knowledge: A Sociological Analysis. Chi-
cago: University of Chicago Press.

Bloor, D. (1976). Knowledge and Social Imagery. London; Boston: Routledge & K. Paul.
Feyerabend, P. (1988). Against method. London; New York: Verso.
Kuhn, T.S. (1996). The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chi-

cago Press.
Lowney, Ch. W. II (2021). Michael Polanyi: A Scientist Against Scientism. In G. Calla-

han, K.B. McIntyre (eds.), Critics of Enlightenment Rationalism. Springer.. URL:
https://doi.org/10.1007/978-3-030-42599-9_10 (First downloaded 15.01.2024).

Polanyi, M. (1969). Knowing and being. Chicago: Chicago univ. press.
Polanyi, M. (1958). Personal knowledge. London: Keagen.
Popper, K. (2002). The Logic of Scientific Discovery. New York: Routledge.
Quine, W.V.O. (1969). Ontological Relativity and Other Essays. New York: Columbia

University Press.
Reed, I.A. (2023). Sociology as a human science. Essays on interpretation and causal

pluralism. Springer,.URL: https://doi.org/10.1007/978-3-030-42599-9_10 (First
downloaded 15.02.2024) https://doi.org/10.1007/978-3-031-18357-7

Об авторе
Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, доцент,

старший научный сотрудник отдела философии, Институт научной инфор-
мации по общественным наукам РАН, Россия, Москва, mramor59@mail.ru

About the author
Letov Oleg Vladimirovich – PhD of Philosophy, Associate Professor,

Senior Researcher at the Department of Philosophy, Institute of Scientific Informa-
tion for Social Sciences of the Russian Academy of Sciences, Russia, Moscow,
mramor59@mail.ru


