
Особенности бытования центрального образа 
в культуре Серебряного века 

 

 

105

СЕМИОТИЧЕСКИЕ СИСТЕМЫ  
И НАРРАТИВЫ ИСКУССТВА 

УДК: 7.04                                 DOI:10.31249/chel/2021.01.07 
 
 
 
 
 
 
 
 

Синявина Н.В., Махович Е.В. 

ОСОБЕННОСТИ БЫТОВАНИЯ ЦЕНТРАЛЬНОГО ОБРАЗА 
В КУЛЬТУРЕ СЕРЕБРЯНОГО ВЕКА© 

Московский государственный институт культуры, 
Россия, Москва cleo2401@mail.ru; rus7507@mail.ru 

 
Аннотация. В статье исследуется художественный образ, благодаря кото-

рому возможна идентификация произведения, доминирующий в определенный 
историко-культурный период. Цель статьи – выявить причины расщепления цен-
трального образа в культуре Серебряного века. Делается вывод о том, что, не-
смотря на мозаичность культуры начала ХХ в., в ней формируются два централь-
ных образа – человек массы и Творец, являющийся не только создателем 
произведения, но и зрителем, выступающим как со-творец, со-автор. 

Ключевые слова: художественный образ; Серебряный век; авангард; чело-
век массы; человек обыкновенный. 

Получена: 20.08.2020                             Принята к печати: 03.09.2020 

 
Sinyavina N.V., Makhovich E.V. 

The existence of the central image in the Silver Ageculture 
Moscow state Institute of culture, 

Moscow, Russia,cleo2401@mail.ru;rus7507@mail.ru 
 

Abstract. The paper considers the artistic image which dominates a certain  
historical and cultural period and makes it possible to identify a work of art. The  
purpose of the paper is to reveal the causes underlying the split of the central image in the 
Silver Age culture. The authors conclude that despite the mosaic culture of the early  
                                           

© Синявина Н.В., Махович Е.В., 2021 



 
Синявина Н.В., Махович Е.В. 

 

 

106

20th century, it forms two central images – the man from the masses and the Creator, who 
is not only the Creator of the work, but also the viewer, who acts as a co-Creator, and co-
author. 

Keywords: artistic image; the Silver Age; the avant-garde; the man of the 
masses; ordinary people. 

Received: 20.08.2020                                             Accepted: 03.09.2020 
 
 

Введение 
 
Терминология, используемая в названии статьи, многознач-

на, поэтому для корректности рассмотрения обозначенной про-
блематики требуются некоторые уточнения: 

– художественный образ становился предметом исследова-
ния в философии, искусствоведении и эстетике. Так, Аристотель 
рассматривал художественный образ как форму отражения в ис-
кусстве окружающего мира. Для И. Канта он выступает результа-
том художественного освоения действительности посредством 
внутренней рефлексии. У Г. Гегеля художественный образ есть 
универсальная категория творчества, а Ф. Шеллинг воспринимает 
его в качестве субъективной копии, отображающей мир реальный. 
Для А.А. Потебни он, прежде всего, явление воображаемого бытия, 
а А.Ф. Лосев видел в художественном образе сакрально-симво-
лическую субстанцию. Под художественным образом в статье 
подразумевается сущностно-смысловой феномен, формирование 
которого детерминировано актуальным ему социокультурным 
контекстом. Если обыденному восприятию окружающей действи-
тельности чаще всего свойственно фрагментарное видение, по-
скольку в этой ситуации происходит восприятие мира изнутри, то 
художественный образ наделен целостностью смотрящего на мир 
извне. То есть художественный образ всегда аккумулирует миро-
воззренческие координаты эпохи, личностное мировосприятие  
автора / зрителя как интерпретаторов образа, а, следовательно, ху-
дожественный образ априори наделен темпоральностью и хроно-
топичностью; 

– если художественный образ есть отображение наличест-
вующей картины мира, то можно предположить существование 
некоего доминирующего художественного образа эпохи, благодаря 
которому осуществляется идентификация художественного произ-
ведения, созданного в данный момент. То, что в искусствоведении 



Особенности бытования центрального образа 
в культуре Серебряного века 

 

 

107

называют стилевой принадлежностью, поскольку, несмотря на 
различие авторской манеры, работы, созданные в один историко-
культурный период, наделены специфическим только для кон-
кретного времени набором характеристик; 

– терминологические споры относительно названия всего 
периода русской культуры рубежа ХIХ–ХХ вв. Серебряным веком 
продолжаются до сих пор. Однако большая часть специалистов, 
изучающих данную эпоху, склонна трактовать Серебряный век 
«как субкультуру, лишь как одно из явлений русской культуры 
рубежа ХІХ–ХХ веков, которая выступает как особый этап в исто-
рии отечественной культуры, поскольку ее инновационность и 
стремление к экспериментированию привели к крушению тради-
ционной парадигмы» [Синявина, 2017, с. 11]. Под культурой Се-
ребряного века в данной статье будут подразумеваться, прежде 
всего, авангардные течения начала ХХ в. 

 
 

Динамика центрального образа  
в европейском искусстве до ХХ в. 

 
М. Вебер подчеркивал, что одной из характерных черт исто-

рического развития Европы следует считать рационализацию кар-
тины мира, результатом которой становится «разволшебствление». 
Если проанализировать историю искусств, то логика ее развития 
свидетельствует о постепенном переходе от сакральности, удер-
живающей разум от стремления к познанию мира и замыкающей 
его в религиозно-символическую систему (начиная от палеолити-
ческих Венер до средневековых соборов), к рационализации, фор-
мирование которой отчетливо просматривается уже в эпоху Воз-
рождения. С этого момента, когда для европейского человека 
становится очевидной разница между пространством обыденным и 
сакральным, можно говорить о формировании научной картины 
мира, поскольку мир обыденный предполагает возможность его 
вычислить, измерить. Другими словами, в основу восприятия ок-
ружающей действительности ложатся геометрические параметры, 
вводящие факторы порядка и систематизации, которые и состав-
ляют научное мировоззрение. С этого момента искусство и наука 
становятся автономными областями понимания мира, а, следова-
тельно, единый до этого для них язык и знаково-символическая 



 
Синявина Н.В., Махович Е.В. 

 

 

108

система разделяются. Однако на рубеже ХIХ–ХХ вв. пространство 
двух этих сфер вновь начало продуцировать фронтирные зоны, что 
нашло отражение в эстетических устремлениях ряда авангардных 
течений. 

В контексте научной картины мира ХVII–ХVIII вв. начинает 
складываться иной центральный образ – человек, а вернее, «есте-
ственный человек». Человек перестает рассматриваться как испол-
нитель воли Бога, он начинает ощущать собственную самоцен-
ность, что находит отражение и в искусстве (в частности, именно 
этим можно объяснить расцвет портретного жанра). Субъект ста-
новится предметом рефлексии, а дальнейшая эмансипация челове-
ческой личности порождает интерес к его внутреннему миру. Одна-
ко образ человека не оставался неизменным, он трансформировался 
соответственно актуальной ему картине мира. Если до ХVII в.  
человек и был персонажем картины, то подчеркивалось его функ-
циональное значение – сословие, социальный статус, профессио-
нальная принадлежность (раб, воин, священнослужитель, прави-
тель). В европейском же искусстве ХVII–ХVIII вв. начинают 
появляться образы простого человека, «человека из народа», но 
лишь как констатация факта – и это человек, однако без стремле-
ния продемонстрировать его внутренний мир. Однако уже после 
Великой французской революции, приведшей к перестройке соци-
ально-политической системы, просыпается интерес к жизни обыч-
ного человека. В этот период происходит формирование нового 
образа, в котором «соединяются идея “естественного” человека и 
человека “униженного и оскорбленного”, “труженика”» [Мирима-
нов, 1997, с. 142]. Более того, искусство и литература стремятся 
показать сложный, напряженный внутренний мир этого человека, 
а занимаемое им низкое место в социальной иерархии открывает 
перед автором возможность продемонстрировать его сомневаю-
щуюся натуру и тяготы жизни. 

 
 
Центральный образ в художественной культуре 

рубежа ХIХ–ХХ вв. 
 
К концу ХIХ в. происходит трансформация и этого образа, 

освободившегося «от психологической, функциональной, соци-
альной характеристик» [Мириманов, 1997, с. 143]. Результатом 



Особенности бытования центрального образа 
в культуре Серебряного века 

 

 

109

этого процесса становится генерирование нового существа – чело-
века абстрактного, формирование которого происходило в контек-
сте становящегося нового типа европейской цивилизации, основ-
ными характеристиками которой выступали индустриализация, 
урбанизация и научно-технический прогресс. Совокупность ука-
занных характеристик не просто приводит к трансформации сло-
жившейся к этому моменту парадигмы, она разрушает ее, уничтожая 
сформированные старой парадигмой представления и ценности. 
Прежнее социальное устройство теряет актуальность, что приво-
дит к распаду традиционной сословной иерархии. Пространство 
города постепенно нивелирует границы бытования каждой из со-
циальных категорий, разрушая существовавшую до этого их обо-
собленность (теперь буржуа и пролетарии могут жить в одном доме, 
пусть и пользоваться разными входами, занимать только опреде-
ленные этажи, но даже в этом варианте сосуществования появляются 
фронтирные зоны, пространства их повседневной жизни пересека-
ются). Массовая культура (кафе и рестораны, ориентированные на 
разный уровень дохода, первые кинотеатры, библиотеки и пр.) дает 
и представителям низшего класса доступ к благам цивилизации. 
Оборотной стороной этого процесса становится формирование 
человека массы – безликого и обыкновенного. Можно вспомнить 
ремарку А. Бергсона, заметившего в 1896 г., что центральным  
образом выступает наше тело. Другими словами, этот человек, с 
одной стороны, способен протестовать против сложившегося  
мироустройства, даже готов пожертвовать своим телом, с другой – 
сначала восхищается научными открытиями, которые способны 
преобразовать окружающий мир, а потом начинает страшиться 
захватившей Европу технизации. Единственное, что его продол-
жает интересовать – он сам, его «семиотика внутреннего» [Степа-
нов, 2006] и взаимосвязь внутреннего с миром внешним. 

Казалось бы, имперсональность, присущую искусству начала 
ХХ в., можно увидеть в многочисленных палеолитических Венерах, 
африканской традиционной деревянной скульптуре и масках, рус-
ских лубочных картинках, где персонажи лишены индивидуальности, 
они безличностны. Однако в традиционном искусстве знаково-
символическая система наделена характеристиками естественного 
языка, но ее синтаксис выражен слабо, а составляющие ее знаки 
чаще всего имеют неформализованный вид, редко встречается по-
вторение определенной последовательности иконических знаков, 



 
Синявина Н.В., Махович Е.В. 

 

 

110

что в совокупности и обеспечивает узнаваемость образа / языка. 
Другими словами, семиотичность образа / языка связана, прежде 
всего, с отсутствием поливариантности его трактовки и ценност-
но-смысловой устойчивостью контекста. 

В авангарде же на смену образу приходит текст, вернее, об-
раз и текст образуют симбиоз. Уже творчество постимпрессиони-
стов выходит «из замкнутой классической системы в открытое 
пространство внешнего и внутреннего миров» [Мириманов, 1997, 
с. 146]. Другими словами, авангардисты исходили из идеи о том, 
что существующий язык (в том числе и язык искусства) перестал 
соответствовать возникающей парадигме. Данная проблема выхо-
дила за границы эстетики или искусства, она носила философский 
характер, поскольку главной целью был поиск «методов обраще-
ния с языком» [Цуканов, с. 289]. 

Таким образом, если в предшествующий период в искусстве 
можно было выявить лишь один доминантный образ, аккумули-
рующий ценностно-смысловые установки эпохи, то в начале ХХ в. 
ситуация меняется: происходит расщепление единого центрально-
го образа на человека абстрактного и Творца. 

К Творцу предъявляются особые требования, поскольку на 
него возложена (или им самим взята) ответственность за преобра-
зование действительности. В частности, А. Горнфельд пишет о 
честности автора как о необходимом качестве в его творческой 
деятельности. Он подчеркивает, что «русская литература считается 
наиболее учительной из великих литератур; существеннее то, что 
она принадлежит к наиболее честным» [Горнфельд, 2002, с. 66]. 
Несмотря на то что каждый автор воспринимал себя как создателя 
специфического художественного мира, структуру которого, а 
также его взаимосвязь с мирами других писателей он пытался вы-
явить, Горнфельд указывает на существование в литературном  
деле двух видов творцов – фокусников и волшебников. Если  
последние, создающие «из ничего» чудо («Художник знает в мире 
бесконечно ничтожную его долю – и уясняет весь мир: это ли не 
чудо?» [там же, с. 70]), то фокусник всего лишь подражает кому-то 
и стремится понравиться публике, в его действиях «нет магии, нет 
тайны, а есть только физика, механика и “ловкость наших рук”» 
[там же, с. 71]. Кроме того, в его критических замечаниях можно 
отметить сожаление об отходе от некоего магистрального пути, по 
которому, с его точки зрения, следовала русская литература.  



Особенности бытования центрального образа 
в культуре Серебряного века 

 

 

111

«Не видно теперь не только людей, а именно этой большой доро-
ги», хотя признает, что «может быть, только нам не видно, близо-
руким современникам, которые всегда узнают из истории то, …что 
было у нас под носом» [Горнфельд, 2002, с. 67]. 

Таким образом, авангард стремится трансформировать сфор-
мировавшиеся к этому моменту в культуре способы взаимодействия 
с эстетическими категориями, максимально расширяя их границы, а 
также со знаково-символическими системами. В связи с этим про-
исходит изменение и роли автора / создателя и отношения к его дея-
тельности. Творчество начинает трактоваться как онтологичес- 
кий акт, направленный на преобразование окружающего мира. 

 
 

Выводы 
 
Несмотря на полифонизм культуры Серебряного века в ней 

наличествуют два центральных образа – человек обыкновенный / 
человек массы и Творец, где творцом выступает не только автор, 
но и зритель, соучаствующий в создании произведения как со-
творец, со-автор. В искусстве начала ХХ в. стиль перестает быть 
определяющей характеристикой, его границы размываются. Одна-
ко потребность в определении взаимоотношений между своими и 
чужими требует от представителей направления обозначить его 
характеристики и указать на специфику, что и приводит к проду-
цированию большого числа разного рода манифестов и деклараций, 
где предложены критерии его идентификации. Эти литературные 
тексты, создаваемые не только литераторами, но и многими худож-
никами (В. Кандинским, К. Малевичем, П. Филоновым и др.), со-
ставляют явление, которое многие исследователи обозначают тер-
мином «фонизм». Под «фонизмом» подразумевается тенденция, 
связанная с актуализацией звучания слова / образа, с особым вни-
манием к звучанию. Отличие же результатов творчества разных 
направлений можно объяснить следствием разных устремлений, 
которые детерминированы специфическим для каждого из них на-
бором эстетических и ценностных установок. 

 
 



 
Синявина Н.В., Махович Е.В. 

 

 

112

Cписок литературы 
 

Горнфельд А.Г. О художественной честности [Текст] // Критика начала ХХ века. – 
Москва : Олимп: АСТ, 2002. – С. 66–76. 

Мириманов В.Б. Искусство и миф. Центральный образ картины мира [Текст] – 
Москва : Согласие, 1997. – 328 с. 

Синявина Н.В. Комплекс идей культуры Серебряного века и их претворение в 
творчестве В. Кандинского [Текст] // Культура и образование. – Москва, 2017. – 
№ 4 (27). – С. 10–16. 

Степанов Ю. Семиотика, философия, авангард [Текст] // Семиотика и Авангард: 
Антология. – Москва : Академический Проект: Культура, 2006. – С. 5–32. 

Цуканов А. Авангард есть авангард. – URL: https://magazines.gorky.media/nlo/ 
1995/5/avangard-est-avangard.html (дата обращения: 25.08. 2020). 

 
 

References 
 

Gornfel'd, A.G. (2002). O hudozhestvennoj chestnosti [Tekst]. In Kritika nachala  
XX veka, (pp. 66–76). Moscow : Olimp : AST. 

Mirimanov, V.B. (1997). Iskusstvo i mif. Central'nyj obraz kartiny mira [Tekst]. 
Moscow : Soglasie. 

Sinyavina, N.V. (2017). Kompleks idej kul'tury Serebryanogo veka i ih pretvorenie v 
tvorchestve V. Kandinskogo [Tekst]. In Kul'tura i obrazovanie. (4), 10–16. –  
Moscow. 

Stepanov, Yu. (2006). Semiotika, filosofiya, avangard [Tekst]. In Semiotika i Avangard :  
Antologiya, (pp. 5–32). Moscow : Akademicheskij Proekt : Kul'tura. 

Cukanov, A. Avangard est' avangard. Retrieved from : https://magazines.gorky.media/ 
nlo/1995/5/avangard-est-avangard.html 

 


