
История сексуальности 
 

119 

II. ОБЗОРЫ 

М. ФУКО 

ИСТОРИЯ СЕКСУАЛЬНОСТИ 
 

1. Foucault M. Histoire de la sexualité. – P.: Gallimard, 1976. – Vol. 1: 
La volonté de savoir. – 211 p. 

2. Foucault M. Histoire de la sexualité. – P.: Gallimard, 1984. – Vol. 2: 
L’usage des plaisirs. – 285 p. 

3. Foucault M. Histoire de la sexualité. – P.: Gallimard, 1984. – Vol. 3: 
Le souci de soi. – 286 p. 

 
Мишель Фуко (1926–1984), французский философ и историк 

культуры, известен нашему читателю скорее как методолог исто-
рико-научных и историко-культурных исследований1. Однако Фуко 
не только строил методологическую концепцию того, как должно 
осуществляться исследование истории знания, но и пытался вопло-
тить ее в жизнь. Ему принадлежат работы по истории тюрьмы, 
клиники и психиатрической лечебницы. В этих работах он показы-
вает, что данные учреждения, кажущиеся современному человеку 
от века данными и совершенно естественными, формировались при 
определенных социальных отношениях и в определенных структу-
рах власти и в то же время сами формировали определенные типы 
знания и власти, столь тесно связанные и взаимообусловленные, 
что Фуко вводит специальный термин «знание-власть». И тут же 
Фуко обнаруживает корень ряда центральных философских про-
блем и представлений, например представления о субъекте. Эта 
тема продолжается им в трехтомном исследовании «История сек-

                                                           
1 В русском переводе имеется работа: Фуко М. Слова и вещи: Археология 

гуманитарных наук. – М., 1977. – 273 с. 



II. ОБЗОРЫ  

 
120 

суальности» – «серии исследований, посвященных историческим 
взаимоотношениям власти и дискурса о сексе...» (1, с. 119). 

При этом Фуко полагает, что в своих исследованиях он вы-
ступает не как историк, а как философ. Философская деятель-
ность – это «критическая работа мысли над самой собой» (2, с. 14). 
Это означает, что философия должна исследовать истоки сложив-
шегося знания и его структур и попытаться понять, могло ли наше 
знание иметь иную структуру. Философские исследования не могут 
формулировать законы и нормы для каких бы то ни было иных об-
ластей знания. Они всегда суть «эссе», а эссе в своем первоначаль-
ном буквальном значении – это «попытка». Поэтому философское 
исследование – это попытка изменить самого себя (а не другого) в 
«игре истины» (2, с. 15). Эссе – «это живое тело философии, если 
она остается тем, чем была некогда, т.е. “аскезой” и упражнением 
собственной мысли» (там же). В этом смысле предпринятое Фуко 
исследование сексуальности – «философское упражнение: попытка 
исследовать, в какой мере работа мысли над своей собственной ис-
торией может освобождать мысль от ее молчаливых допущений и 
позволять ей мыслить иначе» (там же).  

 
Т. 1. Воля к знанию 

 
Распространено представление, что в XVIII–XIX вв. буржу-

азное общество установило подлинный «режим подавления» всего, 
что связано с сексом, и указывало на него, что оно набросило по-
кров молчания на все эти темы. Нормативным отношением к сексу 
стало умолчание. Такое представление Фуко называет «гипотезой 
подавления». В частности, с этой гипотезой связаны требования 
освободиться, наконец, от лицемерия буржуазного общества, при-
знать секс и т.д.  

«Гипотеза подавления» становится отправной точкой исследо-
вания Фуко. Действительно ли, спрашивает он, XVIII–XIX вв. были 
периодом, когда разговоры о сексе и обо всем, с ним связанном, ста-
новились все более и более трудными и недопустимыми, когда сексу 
было приказано «онеметь»? И он стремится показать, что «если 
взять три последних столетия в их непрерывных трансформациях, то 
дело начнет выглядеть совершенно иначе: тут мы увидим подлин-
ный взрыв дискурсов вокруг и по поводу секса» (1, с. 5). Это прояв-
ляется, в частности, в эволюции католической исповеди. Если в 



История сексуальности 
 

121 

Средневековье католический священник, чтобы точно определить 
меру виновности и греховности исповедующегося, мог задавать 
очень откровенные вопросы, касающиеся всех деталей полового ак-
та, вплоть до поз и жестов партнеров и точного момента достижения 
наслаждения, то в ХVII в. в наставлениях по пасторскому служению 
все более и более настойчиво рекомендуются скромность и осто-
рожность при обсуждении на исповеди сексуальных вопросов. Ре-
комендуется задавать вопросы «немного неопределенные и как бы 
окольные». Но в то же время новые правила исповеди (введенные в 
эпоху Контрреформации наряду с требованием исповедоваться ча-
ще, чем представлялось достаточным ранее) требовали выяснения 
всего, что может зародиться в смущенной плотью душе: всех мыс-
лей, желаний, сладострастных мечтаний, предвкушений. «Согласно 
новым пасторским требованиям, секс следовало упоминать с осто-
рожностью и скромностью; но все его аспекты, все, с ним связанное 
и являющееся его следствием, долженствовало быть прослеженным 
вплоть до самого отдаленного и неуловимого: тень в мечтаниях; об-
раз, недостаточно поспешно изгнанный из сознания... все должно 
быть сказано» (1, с. 28). С одной стороны, плоть оказывалась источ-
ником всяческого греха, но, с другой стороны, грех этот принимал 
самые скрытые и неуловимые формы. Вот почему новые пастырские 
наставления требовали тщательного исследования всех способно-
стей души: и памяти, и рассудка, и воли, и чувств, вплоть до обрыв-
ков самых неясных сновидений. Выдвигалась бесконечная задача 
говорить и самому себе, и другому, и говорить возможно чаще, обо 
всем, что имеет отношение к игре наслаждений, ощущений и обра-
зов, которые могут иметь какое-то отношение к сексу. Разумеется, 
такая задача ставилась задолго до того в монастырской и аскетиче-
ской традиции. Но ХVII век сделал из нее правило для всех. И хотя, 
разумеется, следовали этому правилу далеко не все, оно было сфор-
мулировано как идеал и цель всякого доброго христианина. «Был 
выдвинут императив: не только признаваться в противозаконных 
деяниях, но и превратить в дискурс всякое свое желание... Христи-
анская исповедь приписала как основной долг бесконечную задачу 
перемалывать на жерновах слов все, что имеет хоть малейшее отно-
шение к сексу» (1, с. 30). По сравнению с этим запрет на некоторые 
слова и выражения может иметь лишь второстепенное значение.  

Одним из непосредственных следствий такого понимания 
христианского долга является «скандальная» литература XIX в. 



II. ОБЗОРЫ  

 
122 

Например, когда маркиз де Сад пишет, что собирается осветить все 
детали, вплоть до самых незначительных, и не упустить совершен-
но никаких обстоятельств, ибо без этого нельзя судить, как страсть, 
о которой он повествует, влияет на характер и нравы человека, то 
он фактически воспроизводит наставления христианской исповеди, 
которые к XIX в. успели войти в плоть и кровь человека Нового 
времени (l’homme moderne). 

Подобная исповедально-речевая техника приобрела сущест-
венное значение также и потому, что отвечала некоторому «общест-
венному интересу» (а не только «новой ментальности»): «К XVIII в. 
складываются политические, экономические и технические факто-
ры, побуждающие говорить о сексе» (1, с. 33), причем не столько в 
виде какого-то теоретизирования о нем, сколько в форме анализа, 
классификаций, количественных исследований или причинных объ-
яснений. Появилась потребность «принять в расчет» секс, рациона-
лизировать его, ибо секс превращался в объект администрирования.  

Например, в XVIII в. впервые появилась экономическая и 
политическая проблема «населения» (population): трудоспособное 
население, темпы прироста населения, соотношение прироста на-
селения и ресурсов и т.п. «Правительства обнаружили, что они 
имеют дело не с подданными и не с “народом”, а с “населением”, 
имеющим свои характерные черты и собственные переменные, та-
кие как рождаемость, смертность, продолжительность жизни, вос-
производство, здоровье, частота заболеваемости, типы питания и 
проживания» (1, с. 36). Все эти переменные находятся на пересече-
нии процессов, свойственных жизни, и процедур управления. 
А сердцевиной проблем населения оказывается секс. Осознается 
необходимость анализировать уровень рождаемости, брачный воз-
раст, брачные и внебрачные рождения, частоту половых сношений, 
способы предупреждения беременности, последствия безбрачия и 
пр. Впервые общество признает, что его будущее и его благосос-
тояние зависят не только от числа и доблестей его граждан, но и от 
того, каким образом каждый из них практикует секс. «На основе 
политэкономических проблем населения складывается каркас, в 
рамках которого осуществляются исследования секса. На стыке 
биологического и экономического рождается анализ сексуального 
поведения, его детерминант и последствий» (1, с. 37). Тут Фуко 
видит также один из истоков расизма XIХ и ХХ вв.  



История сексуальности 
 

123 

Особую тему представляет детская сексуальность. Часто гово-
рят, что в классическую эпоху дети рассматривались как асексуаль-
ные существа. По отношению к ним утвердилась строжайшая цензу-
ра языка. Дети не должны были ни говорить, ни знать о сексе. 
Однако «это не значит, что секс просто и последовательно замалчи-
вался. Скорее, дискурс осуществлялся в новом режиме» (1, с. 38). 
Из-за того, что секс замалчивали, о нем вовсе не стали говорить 
меньше; в действительности дело обстояло прямо противоположным 
образом: о сексе «говорили по-другому: другие люди, с другой точки 
зрения и для других целей» (1, с. 38). Например, закрытые учебные 
заведения XVIII в. производят такое впечатление, что о сексе там не 
говорится вообще. Но достаточно присмотреться к их архитектур-
ным планам и правилам внутреннего распорядка, чтобы обнаружить, 
что вопрос о сексе стоял там постоянно. О нем думали архитекторы, 
о нем ни на минуту не забывали руководители учебного заведения, 
все пребывали в состоянии непрекращающегося напряжения и тре-
воги, чтобы не просмотреть и не допустить проявлений детской сек-
суальности. Этой заботе подчинены режим дня, форма мебели, орга-
низация свободного времени детей, устройство спален и все 
остальное. Мало того, сексуальность учеников закрытых учебных 
заведений в XVIII в. становится общественной проблемой и предме-
том широкого обсуждения. Врачи и педагоги выдвигают проекты и 
дают советы семьям. Для учеников составляются книги с увещева-
ниями и моральными и медицинскими примерами. «Вокруг ученика 
и его секса вырастает целый тип литературы с предписаниями, мне-
ниями экспертов, наблюдениями, медицинскими советами, клиниче-
скими случаями, проектами реформ и планами идеальных учебных 
заведений» (1, с. 40). В то же время ученика не просто приучали 
молчать о сексе – ему предписывали определенный тип канониче-
ского дискурса о сексе, рационального и ограниченного: «Своего 
рода дискурсивная ортопедия» (там же). 

Еще одним важным источником дискурсов, посвященных сек-
су, стала начиная с XVIII в. медицина (с ее «болезнями нервов»), а 
позднее – психиатрия, которая искала истоки душевных расстройств 
сначала в «излишествах», затем в онанизме, а позднее в неудовле-
творенности и «уклонении от зачатия». Решающее значение имело 
то, что психиатрия постепенно объявила своей сферой все сексуаль-
ные извращения. Да и юриспруденция, которая в течение долгого 
времени обращала внимание лишь на серьезные и «противоестест-



II. ОБЗОРЫ  

 
124 

венные» преступления, к середине XIX в. уже включала в свою сфе-
ру такие вещи, как приставания или извращения, не имеющие серь-
езного значения. «И наконец, все формы социального контроля, раз-
витые к концу прошлого века и пронизывающие сексуальность пар, 
родителей и детей, трудных подростков и подростков, подвергаю-
щихся опасности, – все они, защищая, разделяя, предупреждая, по-
всюду отмечая опасности, повышая бдительность, призывая специа-
листов-диагностов, порождая кучу рапортов и отчетов, организуя 
лечения, порождали все новые и новые дискурсы о сексе, укрепляя 
ощущение постоянной опасности, которое, в свою очередь, побуж-
дало говорить о сексе все больше и больше» (1, с. 42).  

Таким образом, западное общество в XVIII–XIX вв. впервые 
в истории превратило секс в нечто такое, о чем обязательно надо 
говорить, делать признания, рационализировать, анализировать и 
познавать. «Возможно, что никакое другое общество за такой крат-
кий временной интервал не продуцировало такое количество дис-
курсов, посвященных сексу» (1, с. 46), причем поражает разнообра-
зие типов этих дискурсов: демографические, биологические, 
медицинские, психиатрические, психологические, моральные, пе-
дагогические, политические и пр. «Общество Нового времени 
(modern) отличается не тем, что якобы набросило на секс покров 
молчания, но тем, что оно постоянно говорило о сексе, одновре-
менно признавая его тайной» (1, с. 49). 

Иногда высказывается утверждение, что все обращения к те-
ме секса в обществе Нового времени были подчинены одной опре-
деленной цели: изгнать все формы сексуальности, не направленные 
на воспроизводство населения, определить одну норму сексуально-
го поведения (репродуктивную) и устранить все возможные откло-
нения. Тогда умножение дискурсов о сексе можно объяснить поли-
тико-экономическими интересами. 

Однако, замечает Фуко, независимо от того, какой была соз-
нательно формулируемая цель, происходило вовсе не устранение, 
но, напротив, умножение и распространение отклоняющихся форм 
сексуальности. Было даже настоящее внедрение извращений: «На-
ша эпоха дала начало сексуальной гетерогенности» (1, с. 51).  

До конца XVIII в. существовали три нормативные системы, 
регулировавшие сексуальную практику: каноническое право, пас-
тырские наставления и гражданский закон. Каждая из них по-
своему определяла грань между допустимым и недопустимым. Но 



История сексуальности 
 

125 

все они сосредоточивались на супружеских отношениях, на поня-
тии супружеской обязанности и способности ее исполнять, частоте 
сексуальных сношений, периодах, когда необходимо воздержание 
(беременность, кормление грудью, пост), и пр. «Сексуальные от-
ношения супругов были обставлены правилами и рекомендациями. 
Супружеские отношения оказывались фокусом запретов и ограни-
чений; именно о них постоянно говорили, именно о них надлежало 
исповедоваться во всех деталях... Все “остальное” оставалось до-
вольно неопределенным» (1, с. 52). В одном ряду серьезных пре-
грешений (отличаясь только своей тяжестью) шли и супружеская 
неверность, и добрачные отношения, и инцест, и содомия. Да и су-
ды судили как за неверность, так и за гомосексуализм, как за всту-
пление в брак без согласия родителей, так и за скотоложество. Все 
это было объединено общим представлением о недопустимости. 
Разумеется, «противоестественное» представлялось особо гнусным 
и безобразным, однако все равно оно шло в одном ряду с «противо-
законным», выступая просто как его крайняя форма. Например, 
гермафродиты издавна трактовались как преступники или отпры-
ски преступников, ибо их анатомическое строение нарушало закон, 
определяющий полам быть разделенными.  

Дискурсивный взрыв XVIII–XIX вв. внес в эту систему два 
изменения.  

С одной стороны, супружеские отношения перестают быть 
фокусом. О них говорят все меньше и меньше, все более и более 
сдержанно. В дела пары, связанной законным браком, вмешивают-
ся с большей осторожностью и скромностью. «Она функционирует 
как норма, возможно, более строгая, чем раньше, но зато более 
молчаливая» (1, с. 53). С другой стороны, все более и более настоя-
тельно обсуждаются детский секс, секс сумасшедших, преступни-
ков и гомосексуалистов, сексуальные фантазии и мании. «Именно 
все эти фигуры, прежде едва различимые в общей массе, теперь 
выступают вперед и получают первое слово для произнесения сво-
их непростых исповедей» (там же). В сфере сексуального форми-
руется особое измерение «противоестественного». Постепенно «ес-
тественные брачные законы и имманентные правила сексуальности 
начинают вписываться в две разные системы», и вырисовывается 
мир извращений, «рождается новый народ, отличающийся, несмот-
ря на какое-то отдаленное родство, от распутников прошлого» и 
последовательно отмечаемый в течение прошлого века знаками 



II. ОБЗОРЫ  

 
126 

«морального безумия», «генитального невроза», «нарушения гене-
тического чувства», «вырождения» или «нарушений психического 
равновесия» (1, с. 53).  

За последние двести лет церковь, регулировавшая супружеские 
отношения, в значительной мере утратила свое влияние. Зато силу и 
влияние приобрела медицина, которая стала диктовать супружеской 
паре правила поведения: «Она изобрела целую органическую, функ-
циональную или психическую патологию, порождаемую прерванными 
сношениями, тщательно классифицировала все формы дополнитель-
ных наслаждений, определив их как “развитие” или “расстройство” ин-
стинкта, и приняла на себя заведование ими» (там же).  

Фуко ставит вопрос о том, какие формы власти реализуются 
в этом умножении форм сексуальности. Может показаться, что от-
клоняющиеся формы сексуальности были сделаны явными и обсу-
ждаемыми для того, чтобы запретить и устранить их, чтобы власть 
реализовала себя в данном случае в форме запрета. Однако дело 
обстояло гораздо сложнее. 

Это становится явным при сравнении запрета традиционного 
инцеста и преследования детских «дурных привычек» в XIX в. На 
первый взгляд, и тут и там целью является их устранение. Однако 
цель запрета кровосмешения достигается асимптотическим сниже-
нием частоты запрещаемого явления, тогда как контроль над дет-
ской сексуальностью стремится достичь своей цели, непрестанно 
распространяя как свой контроль, так и запрещаемое явление. «Пе-
дагоги и медики могли сколько угодно бороться с детским онаниз-
мом как с эпидемией, которую хотят ликвидировать. Действитель-
но же в ходе этой столетней кампании, мобилизовавшей весь мир 
взрослых, речь шла прежде всего о том, чтобы опереться на эти 
детские привычки, конституировать их как секретные (т.е. обязать 
тщательно скрывать, чтобы самим было что обнаруживать), про-
слеживать все их истоки и следствия, а также неуклонно преследо-
вать все то, что могло к ним склонять и им способствовать. То есть 
главным было внедрять контролирующие и надзирающие инстан-
ции, расставлять ловушки, чтобы вынуждать к признаниям, всюду 
навязывать предостерегающий и исправляющий дискурс. Все ро-
дители и педагоги были обеспокоены, все подозревали, что нахо-
дящиеся под их опекой дети виновны, и боялись сами оказаться 
виновными в том, что недостаточно подозревали их и вынуждали к 
признаниям. В семье и школе внедрялся настоящий “медико-



История сексуальности 
 

127 

сексуальный режим”» (1, с. 58). «Порок» детей был не столько вра-
гом, сколько опорой всей этой деятельности. Постоянное пораже-
ние и страстная привязанность к деятельности искоренения этого 
«порока» «заставляют предположить, что от него требовали про-
должать свое существование, распространяться на грани видимого 
и невидимого, а вовсе не исчезнуть навсегда» (там же). Именно 
благодаря сохранению этих вредных детских привычек власть раз-
вивалась, умножая свои формы и проявления. Вокруг ребенка 
сплеталась бесконечная сеть «линий проникновения».  

Параллельно этому шел процесс формирования нового типа 
характеристик личности. Дело в том, что некогда содомия была за-
прещенным действием. Закон знал запрещение содомии, но он не 
знал личности, для которой такое действие было бы существенным 
определением. Только в XIX в. складывается представление о гомо-
сексуалисте как определенной личности, причем все черты такой 
личности, будь то раннее детство, история и образ жизни, вплоть до 
анатомии и физиологии, виделись сквозь призму ее гомосексульно-
сти как особые, отличные от соответствующих черт обычных людей 
и определенные этой гомосексуальностью. Гомосексуальность лич-
ности – это, конечно, секрет, однако такой секрет, который выдает в 
человеке все – тело, черты лица, поведение. Она превращается в суб-
станциальное свойство человека. Само понятие гомосексуальности 
как психологическая, психиатрическая и медицинская категория 
оформляется в 1870 г., когда появляется статья Вестфаля об «извра-
щенной сексуальной чувственности». В ней гомосексуальность оп-
ределяется не как тип сексуальных отношений, но как свойство чув-
ственности, как инверсия мужского и женского в личности, «нечто 
вроде душевного гермафродизма» (1, с. 59). «Содомит был еретиком, 
а гомосексуалист – это некий органический вид» (там же). Психиат-
ры XIX в. называли эти вновь открытые виды самыми причудливы-
ми именами: тут и эксгибиционисты, и фетишисты, и зоофилы, и 
зооэрасты, и аутомоносексуалы, и миксоскопофилы, и гинекомасты, 
и пресбиофилы, сексоэстетические перверсии и пр. «Эти замеча-
тельные псевдонаучные названия указывают на природу, которая 
забылась настолько, что нарушает свой собственный закон, но еще 
остается самой собою в достаточной мере, чтобы порождать новые 
виды даже там, где уже отсутствует порядок» (1, с. 60).  

«Механизм власти, преследующей все эти отклонения, соби-
рается элиминировать их путем придания им статуса объекта ана-



II. ОБЗОРЫ  

 
128 

лиза, постоянно присутствующего и доступного наблюдению; 
власть погружает отклонения в тела их носителей, пронизывает 
ими все их поведение, превращает отклонения в принцип класси-
фикации и осмысления (intelligilite), конституирует их как основа-
ние бытия и естественный порядок беспорядка... В отличие от за-
претов старых времен эта форма власти для своего осуществления 
требует постоянного присутствия извращений... она осуществляет 
себя путем настойчивых вопросов и наблюдений; она требует об-
мена дискурсами; это требование реализуется через требование 
признаний и откровений» (1, с. 60). «Власть функционирует как 
механизм, призывающий, притягивающий к себе все эти отклоне-
ния, над которыми она надзирает» (1, с. 61). Формами осуществле-
ния этой власти становятся медицинский осмотр, психиатрическое 
исследование, педагогический отчет, родительский контроль. Ре-
зультатом функционирования этих многообразных форм осущест-
вления власти над сексом оказывается сложная игра власти и на-
слаждения, их взаимоотталкивания и взаимопритяжения. С одной 
стороны, тут наслаждение осуществлением власти, которая ставит 
вопросы, надзирает, следит, досматривает, ощупывает, выводит на 
свет, с другой – наслаждение от ускользания от такой власти или от 
способности ее обмануть. Власть пропитывается тем наслаждени-
ем, которое она преследует. Конфронтация и соблазнение прони-
зывают друг друга, и в эти отношения вовлечены все: родители и 
дети, взрослые и подростки, воспитатели и воспитанники, врачи и 
больные, психиатры и их истерические пациенты и извращенцы. 
И начало этой игры Фуко датирует именно XIX в. Следствием все-
го этого является сексуализация всего социального пространства и 
всех социальных обрядов, столь характерная для этого века.  

С этой точки зрения Фуко рассматривает и семью. Ее сексу-
альный аспект вовсе не сводится к поведению супружеской пары. 
Нет, семья XIX в. – это сложная и имеющая многочисленные узлы 
сеть «власти-наслаждения»: «Отделение взрослых и детей, уста-
новление полярной противоположности комнат родителей и детей 
(ставшее каноническим в течение прошлого века, когда началось 
массовое строительство жилья для народа), сегрегация мальчиков и 
девочек, строгие предписания относительно ухода за грудными 
детьми (материнское молоко, гигиена), неусыпный контроль за 
детской сексуальностью, предполагаемые опасности мастурбации, 
значение, придаваемое половому созреванию, методы надзора и 



История сексуальности 
 

129 

контроля, внушаемые родителям, увещевания, секреты и страхи, 
присутствие прислуги, одновременно и ценимой, и внушающей 
подозрение, – все это превращало семью, даже сведенную к самым 
малым размерам, в сложную сеть, насыщенную многообразными 
формами сексуальности, частичными и изменчивыми» (1, с. 64). По 
отношению ко всем этим формам семья выступала не столько за-
прещающим, сколько побуждающим и множащим началом.  

Поэтому буржуазное общество прошлого века и современное 
общество Фуко описывает как «извращенное» в самом прямом и 
буквальном смысле слова. Такой его характер определяется прежде 
всего тем, что для всех многообразных форм сексуальности (свя-
занных с возрастом, особыми вкусами и практиками, пронизываю-
щими отношения врача – больного, воспитателя – ученика, психи-
атра и его пациента, характерные для того или иного пространства, 
например, семейного, школьного, тюремного) имеются базирую-
щиеся на них процедуры власти. «Рост многообразных извраще-
ний – это не просто морализаторские утверждения, засевшие в го-
ловах стыдливых викторианцев. Это реальный результат, 
порождаемый определенным типом власти над телами и их насла-
ждениями» (1, с. 65). 

Различные культуры создавали свое собственное «искусство 
наслаждений» (ars erotica). Только наша европейская культура, 
считает Фуко, не создала такого искусства. Зато она стала единст-
венной культурой, создавшей науку о сексе (scientia sexualis). Уже 
сам факт, что наша культура предпочитала говорить о сексе с ней-
тральной и очищенной научной точки зрения, свидетельствует о 
многом. Получилась весьма своеобразная наука. Она «то ли не 
могла, то ли отказывалась говорить о самом сексе, и поэтому гово-
рила все время об искажениях, извращениях, исключительных слу-
чаях и патологиях... К тому же эта наука подчиняла себя мораль-
ным императивам, которые она распространяла под видом 
медицинских предписаний. Под предлогом необходимости гово-
рить истину она неустанно возбуждала страхи; малейшему измене-
нию сексуального поведения она сопоставляла воображаемую цепь 
болезней, предназначенных сказываться на потомках; она объявила 
угрожающими всему обществу тайные привычки самых стыдливых 
и маленькие мании самых одиноких; а результатом необычных на-
слаждений она представляла не больше не меньше, как вымирание 
самого индивида, поколений, вида в целом» (1, с. 72). Эта наука 



II. ОБЗОРЫ  

 
130 

была тесно связана с медицинской практикой и охотно прибегала к 
помощи закона и общественного мнения, хотя последние прислу-
шиваются к соображениям порядка больше, чем к требованиям ис-
тины. Эта наука была невольно наивной в лучшем случае и созна-
тельно лгала в большинстве случаев. В то же время она 
представляла себя единственной инстанцией, правомочной гово-
рить от имени императивов гигиены. Под именем гигиены она со-
единяла обычные страхи по поводу венерических болезней с но-
выми идеями антисептики, новой практикой общественного 
здравоохранения и «великими эволюционистскими мифами». Эта 
наука заявляла претензии на охрану физического и морального 
здоровья социального тела, обещая избавить от вырождающихся и 
ослабленных слоев населения. «От имени биологической и истори-
ческой необходимости она оправдывала грядущую расистскую 
практику государств, обеспечивая для нее основание в “самой ис-
тине”» (1, с. 73).  

Своеобразие науки о сексе выступает достаточно отчетливо 
при сравнении ее с биологическими науками того времени, которые 
тоже касались физиологии воспроизводства. Эти науки развивались 
в XIX в. в соответствии с нормативами научной рациональности то-
го времени. Но медицинское рассмотрение секса в ту эпоху подчи-
нялось совсем другим правилам. Поражает полное отсутствие какого 
бы то ни было взаимодействия между наукой о человеческом сексе и 
биологическими науками. Последние просто служили для первой 
какой-то отдаленной и на самом деле фиктивной научной гарантией. 
Но под этим покровом научности соединялись «моральные препят-
ствия, экономические и политические воззрения, традиционные 
страхи», только выраженные на квазинаучном языке. 

Различие между биологическим исследованием воспроизвод-
ства и наукой о человеческом сексе отражает вовсе не неравномер-
ность развития различных наук. Оно является гораздо более глубо-
ким. В первом отражается воля к знанию, которая лежала в основе 
конституирования научной рациональности Запада. Вторая же явно 
свидетельствует о «настойчивой воле к незнанию» (1, с. 74): уж 
слишком систематично и последовательно ее ослепление.  

Основным конституирующим импульсом здесь было стремле-
ние прикрыть, замаскировать истину, преградить ей путь. Одним из 
многочисленных подтверждений этому могут служить постоянно по-
вторяющиеся эпизоды из публичных лекций и демонстраций Шарко. 



История сексуальности 
 

131 

Ведь он в своей клинике создал богатейший аппарат и архив наблю-
дений и при нем настоящий «театр» публичных демонстраций (где 
демонстрировались, например, тщательно подготовляемые при по-
мощи эфира или амилнитрата истерические припадки, долженствую-
щие иллюстрировать его классификацию таковых). Эта система пред-
ставляла собой не что иное, как постоянное побуждение к дискурсу, 
посвященному сексу. Но сколь часто жест Шарко прерывал демонст-
рацию, когда становилось слишком ясно, что дело в «этом»!  

Фуко подчеркивает изначально присутствующую здесь двойст-
венность: вокруг секса разработан сложный аппарат процедур, пред-
назначенный для того, чтобы, во-первых, обнаруживать истину о нем, 
а во-вторых, ее маскировать и скрывать. Но в любом случае секс рас-
сматривается сквозь призму знания, различения истинного и ложного. 
Основной процедурой оказывается при этом своеобразная, разрабо-
танная только в современной европейской культуре процедура – «го-
ворить истину о сексе; признаваться; исповедоваться». 

Своеобразие этой типично европейской процедуры выявля-
ется при ее сопоставлении со способами говорить истину о сексе, 
принятыми в тех многочисленных культурах, где существовало 
«искусство наслаждения». Тут истина секса извлекалась из самого 
наслаждения и не имела никакого отношения к неким абсолютным 
законам дозволенного и недозволенного (последних попросту не 
существовало). Она определялась самим наслаждением и его осо-
бенностями и предназначалась для практики достижения этого на-
слаждения. Так складывалось знание, которое было секретным, но 
вовсе не из-за непристойности своего объекта, а потому, что его 
вульгаризация, как считалось, могла бы привести к утрате его дей-
ственности. Для бытия этого знания принципиальную роль играла 
фигура наставника, сообщающего его секреты: он передавал его 
только ученикам, прошедшим подготовительные процедуры и до-
пущенным к этому знанию, причем передавал в особой эзотериче-
ской форме. Результаты должны были быть самыми благодетель-
ными для того, кто слушал: абсолютное владение своим телом, 
забвение времени, исключительные наслаждения, достижение дол-
голетия и даже, может быть, бессмертия. 

В центре западноевропейского знания о сексе лежит процедура 
исповеди, сформировавшаяся еще в эпоху Средневековья. «Призна-
ние стало на Западе одной из самых главных процедур установления 
истины» (1, с. 79), о чем красноречиво свидетельствует хотя бы эво-



II. ОБЗОРЫ  

 
132 

люция значения этого слова (aveu) от ритуального до юридического. 
Признание становится одной из центральных процедур реализации 
власти в юридической практике, медицине, педагогике, семейных от-
ношениях и любовных связях, в повседневной жизни и наиболее тор-
жественных церемониях: «Признаются в своих преступлениях и своих 
грехах; мыслях и желаниях; прошлом и грезах; делают признания о 
своем детстве, болезнях и слабостях; стараются с максимальной точ-
ностью говорить о том, о чем говорить тяжелее всего; признаются 
публичным и частным образом; признаются родителям, воспитателям, 
врачу, любимому существу; самому себе делают немыслимые при-
знания, из которых сочиняют книги» (1, с. 79).  

Если внутренний императив не толкает к признанию, то его 
исторгают. В Средние века пытка, подобно тени, сопровождает 
признание. Ни нежность, ни власть не могут обойтись без призна-
ний. «Западный человек стал признающимся животным» (1, с. 80). 
Это сформировало и особый тип литературы, и особый тип фило-
софствования, состоящий в поисках фундаментальной связи с ис-
тиной. Но существенно, что это отношение ищется не просто в себе 
самом, но в исследовании самого себя. Обязанность делать призна-
ния настолько въелась в нас, что мы уже не замечаем ее и не осоз-
наем, что она навязана нам определенными отношениями власти. 
Кажется, что сама истина является чем-то таким, что обязательно 
«таится» в «глубине» нас самих и «требует» своего выявления. Де-
ло начинает представляться таким образом, будто признание несет 
освобождение, а власть навязывает молчание.  

Но это – глубочайшее заблуждение. Именно отношения вла-
сти внедрили установку на жажду признания. При этом секс явля-
ется главной темой признания, а вовсе не умолчания. И следствием 
ее оказалось, по Фуко, превращение людей в субъектов.  

Признание есть форма дискурса, в которой говорящий субъ-
ект совпадает с субъектом высказывания. В то же время это есть 
ритуал, неразрывно связанный с отношениями власти, ибо призна-
ние предполагает по крайней мере потенциального слушателя, ко-
торый способен судить, наказывать, прощать, утешать и пр. При 
этом истина отождествляется с препятствиями и сопротивлением, 
которые нужно преодолеть, чтобы ее сформулировать. И ей, этой 
истине, приписываются особые свойства: уже само ее произнесе-
ние способно искупить, очистить. Она освобождает и обещает спа-
сение. К такой истине обращена наша scientia sexualis. 



История сексуальности 
 

133 

Как это отличается от ars erotica, прежде всего присутствую-
щими тут структурами властных отношений! В эротическом искус-
стве говорит тот, кто обладает авторитетом и властью над слу-
шающим. От него исходит знание. Секретность знания связана с 
его авторитетностью. В европейской традиции – все наоборот. 
Скрытое, секретное знание о сексе исторгается теми, кто занимает 
подчиненное положение. Его секретность связана не с его эзоте-
ричностью, но с постыдностью самого знания. И истинность его 
уже никак не гарантируется источником сообщения ввиду его под-
чиненного положения. Авторитетом обладает тот, кто молчит и 
слушает. Да и ожидаемым результатом является вовсе не увеличе-
ние удовольствия.  

Впрочем, тут можно сделать уточнение. Как ни неожиданно 
это звучит, но получается так, что Запад придумал новую форму 
наслаждения и обогатил человечество особым искусством наслаж-
дения. Это наслаждение довольно специфично: оно есть наслажде-
ние знанием о сексе и связанными с ним дискурсами. 

Знание о сексе, оформляющееся как наука о сексе, представ-
ляет собой «нечто совершенно невероятное: наука-признание, нау-
ка, конституирующаяся на ритуалах признания и на содержании 
этих признаний» (1, с. 86). Такое невозможное сочетание оказалось 
возможным, и традиционные религиозные и юридические ритуалы 
удалось включить в правила научного дискурса благодаря приня-
тию ряда постулатов, а именно: 

1) создание клинических аналогов методов вытягивания при-
знаний (сочетание признаний пациента с определенными вопросни-
ками, с воспоминаниями под гипнозом, свободными ассоциациями), 
позволяющих включать процедуры признаний в сферу допустимых с 
научной точки зрения источников эмпирических данных; 

2) допущение, что сексуальность является причиной универ-
сального порядка: она обусловливает практически все в организме. 
Именно на таком допущении основывается обязанность пациента 
признаваться врачу абсолютно во всем: «Не было болезни или на-
рушения самочувствия, для которого в XIX в. не предполагали бы 
(хотя бы частично) сексуального происхождения. Медицина той 
эпохи сплетала сети причинных объяснений, тянущиеся от дурных 
детских привычек до туберкулеза у взрослых, апоплексических уда-
ров у стариков, нервных болезней и вырождения расы» (1, с. 88); 



II. ОБЗОРЫ  

 
134 

3) допущение, что сексу внутренне присуща скрытность прояв-
лений. Из этого допущения тоже вытекает необходимость разрабаты-
вать особые техники вырывания признаний, ибо «дело не просто в 
том, что о сексе трудно говорить... само его существование затемнено; 
секс по самой своей природе прячется, его механизмы и энергия 
скрыты... его способность быть универсальной причиной реализует 
себя потаенным образом» (1, с. 88). Так что научное исследование 
секса требует не только того, что тщательно прячет сам субъект, но и 
того, что скрыто от его сознания. «Принцип сущностной скрытности 
секса позволяет согласовать принуждение к трудному признанию с 
научной практикой. Разумеется, признания такого рода надо выры-
вать силой, потому что сексу свойственно скрываться» (1, с. 89); 

4) метод интерпретации. Делать признания необходимо, но не 
потому, что выслушивающий их обладает властью прощать или на-
правлять, а потому, что истина о сексе недоступна субъекту. Призна-
ния нуждаются в интерпретации. Субъект нуждается в том, чтобы ему 
рассказали о присутствующей в нем, пусть неясной и неполной, исти-
не секса: признание должно быть дополнено его расшифровкой;  

5) медикализация последствий признания: секс начинает вы-
ступать как сфера повышенного риска патологии, а признание – 
как необходимое условие излечения.  

Все эти допущения, сами по себе весьма сильные и неоче-
видные, диктовались, подчеркивает Фуко, необходимостью оправ-
дать использование традиционных процедур признания среди про-
цедур научного исследования. А результатом принятия этих 
допущений стало появление сексуальности как коррелята такой 
дискурсивной практики, как scientia sexualis. Основные характери-
стики сексуальности «соответствуют требованиям функционирова-
ния того дискурса, который должен выработать истину о сексе» (1, 
с. 91). Вот почему история сексуальности должна рассматриваться 
как история дискурса. 

Таким образом, буржуазное общество вовсе не накладывает 
запрет на все, связанное с сексом. Наоборот, человек, его тело, его 
поведение начинают восприниматься как пронизанные сексом. Од-
ним из следствий этого стало то, что само понятие субъекта все 
более и более насыщается сексуальностью.  

Установив эту растущую сексуализированность как факт, 
Фуко формулирует свою задачу: «Определить стратегии власти, 
имманентно содержащиеся в этой воле к знанию» (1, с. 98). Это 



История сексуальности 
 

135 

приводит к необходимости уточнить понятие власти. Фуко отмеча-
ет, что в большинстве современных исследований власти господ-
ствует, как он выражается, «юридическая» модель, отождествляю-
щая власть с законами. При этом власть оказывается простым 
ограничителем свободы, границей ее осуществления.  

Такие представления не лишены оснований. С одной сторо-
ны, тут есть историческое совпадение, ибо основные институты 
власти, сформировавшиеся в Западной Европе в Средние века, – 
монархия, государство с его аппаратом – как раз связывали себя и 
свое право на существование с законом; они представляли дело так, 
будто прежние институты, основанные на произволе, заменяются 
тем, что основывается на системе права. С другой стороны, «власть 
будут терпеть только в том случае, если ей удастся замаскировать 
важную часть самой себя. Ее успех зависит от того, насколько ей 
удается скрывать свои механизмы» (1, с. 113). Поэтому столь рас-
пространено представление о власти как о чисто ограничительном 
юридическом механизме. Но при этом из поля зрения совершенно 
уходят многочисленные, разнообразные и тонкие отношения вла-
сти, пронизывающие все современное общество. Они не просто 
ограничивают какие-то проявления свободы, например некоторые 
дискурсы. Напротив, отношения власти конституируют их, опреде-
ляя с содержательной стороны жизнь общества и людей.  

Отношения власти вовсе не сводятся к государству и его 
функционированию. Они пронизывают и существенным образом 
конституируют деятельность воспитания, семейные отношения, 
познание человека и общества. С начала XVIII в. складывается сис-
тема власти, которая «выражает себя не через право, а через опре-
деленную технику власти, с помощью не закона, а нормы, посред-
ством не наказания, а контроля, и осуществляет себя на таких 
уровнях и в таких формах, которые выходят за пределы государст-
ва и его аппарата» (1, с. 118). «Таким образом, речь идет одновре-
менно о том, чтобы, отправляясь от новой теории власти, сформи-
ровать новую понятийную сеть для исторических интерпретаций; и 
при этом, обратившись к более внимательному анализу историче-
ского материала, постепенно продвигаться к новой концепции вла-
сти» (1, с. 120). «Под властью, как мне кажется, надо понимать 
прежде всего многообразие отношений силы, внутренне присущих 
областям, в которых они существуют, и являющихся конституи-
рующим элементом данных областей, а также те игры, битвы и 



II. ОБЗОРЫ  

 
136 

конфронтации, в ходе которых они трансформируются, усиливают-
ся, переворачиваются» (1, с. 122). Не надо считать условием этих 
многообразных отношений власти некую центральную точку. 
Власть вездесуща. Она воспроизводится в каждый момент и в каж-
дой точке, вернее, в каждом отношении, связывающем какие-либо 
точки общественной системы. «Власть вездесуща; не потому, что 
она охватывает все, но потому, что она исходит отовсюду» (там 
же). «Надо стать номиналистом: власть – это не институт, не струк-
тура и даже не могущество, которым наделены некоторые: это на-
звание, которым обозначают сложную стратегическую ситуацию 
данного общества» (1, с. 123).  

Итак, власть осуществляет себя в бесчисленных точках и от-
ношениях; она не является внешней для других типов отношений 
(экономических, познавательных, сексуальных), но пронизывает 
их, играя продуктивную роль. Отношения власти одновременно и 
интенциональны, и несубъективны. Власть не осуществляет себя 
через последовательность предусмотренных целей. Не надо искать 
у нее генеральный штаб, обдумывающий и принимающий реше-
ния. В том числе и в плане отношения к сексу рассматриваемые в 
данной работе процессы не являются результатами каких-то пред-
намеренных решений. Рациональность власти – это тактика приня-
тия отдельных частичных решений. Но они, множась, следуя друг 
за другом, опираясь одни на другие и распространяясь, образуют 
некое целое. В нем различимы определенные цели, хотя нельзя 
найти определенных лиц, которые бы их имели в виду и к ним 
стремились. Масштабные стратегии оказываются анонимными.  

Где есть власть, там есть и сопротивление. Но оно не являет-
ся внешним для самой власти. Для отношений власти вообще нет 
ничего совершенно «внешнего». Фуко напоминает, что история – 
это вообще поле для «хитрости мирового разума». Власть сущест-
вует в неразрывной связи с бесчисленными точками сопротивления 
ей. Она опирается на них. Фуко особенно подчеркивает неправиль-
ность представления о некоем определенном пункте или инстанции 
сопротивления. Сопротивление вездесуще и многообразно – «воз-
можные, необходимые, невероятные, спонтанные, дикие, одиноч-
ные, групповые, робкие и бурные, непримиримые или оставляю-
щие возможность соглашения, корыстные или жертвенные; по 
определению, они могут существовать только в стратегическом 
поле властных отношений» (1, с. 126). Они образуют противопо-



История сексуальности 
 

137 

ложный полюс властных отношений, вписываясь в них. Подобно 
тому как властные отношения пронизывают всю общественную 
жизнь, не локализуясь в каких-то определенных точках, сопротив-
ление тоже образует свою плотную сеть, пронизывающую все об-
щественные структуры и сферы.  

Механизмы власти можно и нужно анализировать только в 
подобных сложных силовых полях. Пора отказаться от единствен-
ной и определенной фигуры Князя и исходящего от него Закона. 

Что касается секса, то тут надо отказаться от постановки во-
проса таким образом, чтобы, исходя из определенной структуры 
государства, объяснять, как и почему Власть почувствовала необ-
ходимость в добывании знания о сексе и какие законы она для этой 
цели использовала. Вопрос должен ставиться следующим образом: 
если дискурсы, связанные с сексом, таковы, то какие властные от-
ношения наиболее непосредственным и явным образом задейство-
ваны в них? Как взаимодействуют между собой дискурсы и власт-
ные отношения и как их взаимодействие влияет на их 
функционирование, к каким модификациям приводит?  

Поиск ответа на сформулированную таким образом проблему 
должен опираться на четыре методологических принципа.  

1. Принцип имманентности. Он требует избавиться от пред-
ставления, что есть такая сфера, как сексуальность, которая заслу-
живает подлинно научного, т.е. ценностно нейтрального и свобод-
ного, изучения, однако не получает его из-за давления механизмов 
власти. «Сексуальность конституируется как область познания на 
основе отношений власти... техника познания и стратегии власти 
вовсе не являются внешними друг для друга» (1, с. 130). Поэтому 
Фуко и говорит о «власти-знании» (pouvoir-savoir): властные отно-
шения формируют объект и схемы познания. Примером «локально-
го очага власти-знания» является кроватка маленького ребенка, за 
которой пристально наблюдают-надзирают родители, няни, до-
машняя прислуга, педагоги, врачи, улавливая малейшие проявле-
ния детской сексуальности.  

2. Принцип непрерывных изменений. Он требует отказа от по-
исков в структуре властных отношений, связанных с сексом, двух 
фиксированных противоположных полюсов: обладающего властью 
(мужчины, взрослые, родители, врачи...) и лишенного власти (жен-
щины, дети, пациенты...). «Скорее, следует искать схему непрерыв-
ных модификаций, создаваемую самой игрой задействованных здесь 



II. ОБЗОРЫ  

 
138 

отношений силы... Отношения власти-знания не являются фиксиро-
ванными формами распределения власти, это скорее “матрицы из-
менений”» (1, с. 131). Так, если в начале рассматриваемого периода 
была проблематизирована сексуальность детей, то в конце концов в 
отношении психиатров к детской сексуальности проблематизиро-
ванной оказалась именно сексуальность взрослых. 

3. Принцип двойного обусловливания. Исследуя отношения 
власти, не следует ни сводить микроуровень к макроуровню, ни по-
ступать наоборот. Так, отец семьи не является представителем Госу-
дарства, как и Государство не является проекцией родительской вла-
сти. Каждый уровень обладает своей спецификой, и тем не менее ни 
один уровень не может существовать, не вписываясь в систему цело-
го. Так, семья, при всем своеобразии ее механизмов власти, может 
служить поддержкой манипуляций власти на макроуровне, напри-
мер, мерам ограничения или стимуляции рождаемости. 

4. Принцип тактической многозначности дискурса. Дискурс 
есть место артикуляции власти-знания. Именно поэтому он не расчле-
нен на элементы с фиксированными функциями доминирования или 
подчинения, допустимого или недопустимого и пр. Любой дискурс 
включает многообразие элементов, способных в различных стратеги-
ях играть различные роли. «Нужно признать сложную и нестабиль-
ную игру положений, где один и тот же дискурс может быть и инст-
рументом, и продуктом власти, но также и препятствием для нее, 
опорой для сопротивления и исходной точкой оппозиционных страте-
гий» (1, с. 133). Примером может служить история дискурсов о самом 
«противоестественном» грехе, обозначаемом собирательным названи-
ем «содомии». Почти всеобщее умолчание в течение веков играло 
двойственную роль: с одной стороны, указывало на крайнюю суро-
вость отношения к ней (за это полагалась казнь на костре даже в 
XVIII в., и до середины века не раздавалось никаких весомых голосов 
протеста); с другой – способствовало довольно большой степени тер-
пимости (на что указывает, например, редкость осуждений). В то же 
время появление в XIX в. в психиатрии, юриспруденции и литературе 
дискурсов о различных видах гомосексуальности, извращений, «пси-
хическом гермафродизме», с одной стороны, способствовало усиле-
нию социального контроля за этой областью «извращений», с дру-
гой – было использовано самими гомосексуалистами для защиты 
своей законности и «естественности».  



История сексуальности 
 

139 

Сформулировав методологические принципы своего подхода 
к феномену власти, Фуко отмечает далее, что сексуальность – бла-
годатная область для отношений власти: она способна приобретать 
большое инструментальное значение и служить для большого чис-
ла разнообразных маневров в поле стратегий и тактик власти. 

Власть не придерживалась какой-то единой и определенной 
стратегии в сфере секса. Так, неправомерно говорить о том, что она 
пыталась целиком свести секс к репродуктивной функции. Начиная 
с XVIII в. можно выделить четыре стратегических направления 
развития власти-знания относительно секса. Это: 

1) рассмотрение тела женщины в тесной связи с проявления-
ми истерии;  

2) превращение детской сексуальности в педагогическую 
проблему;  

3) превращение воспроизводства в социальную проблему; 
4) трактовка извращений как проблемы психиатрии. 
Итак, главными объектами знания о сексе и точками прило-

жения власти в XIX в. становятся: истерическая женщина, мастур-
бирующий ребенок, супружеская пара, желающая ограничить рож-
даемость, взрослый человек с извращенными склонностями. 
С каждым из этих объектов связаны свои стратегии власти. Но ка-
кова их цель? На что они направлены?  

На первый взгляд, кажется естественным, что они направле-
ны на искоренение явлений, представлявшихся недопустимыми. 
Но, по мнению Фуко, это только видимость. На самом деле страте-
гии власти направлены на производство и воспроизводство сексу-
альности, ибо только при условии ее существования и существуют 
соответствующие властные отношения.  

Эта мысль иллюстрируется на примере разных подходов к 
регулированию брачных отношений. В любом обществе существу-
ет какой-то способ «оформления союза» (dispositif d’alliance): по-
рядок заключения брака, установления родства, передачи родового 
имени и наследства. Однако западное общество Нового времени 
ввело вместо этого нечто принципиально иное – «оформление сек-
суальных отношений» (dispositif de sexualité). Между первым и по-
следним имеются принципиальные различия.  

«Оформление союза» есть в первую очередь система правил, 
определяющих, что разрешено, что запрещено, а что обязательно. 
Тут самым главным является определение отношений и обязанно-



II. ОБЗОРЫ  

 
140 

стей партнеров, обладающих определенным статусом. «Оформление 
сексуальных отношений» «функционирует в системе подвижных, 
разнообразных и определяющихся стечением обстоятельств техник 
власти» (1, с. 140). Главная цель «оформления союза» – воспроиз-
водство определенного типа отношений и поддержание регулирую-
щего их закона, тогда как «оформление сексуальных отношений» 
имеет своим следствием непрерывное расширение сфер и форм кон-
троля. В сферу контроля попадают ощущения, испытываемые тела-
ми партнеров, качество и природа испытываемых удовольствий. 
«Оформление союза» связано в первую очередь с экономическими 
отношениями. «Оформление сексуальных отношений» тоже, конеч-
но, связано с экономическими отношениями, но все же главным для 
него являются тела партнеров. Короче, «оформление союза» направ-
лено на поддержание гомеостазиса социального тела, тогда как 
«оформление сексуальных отношений» – на все более разнообразное 
и интенсивное проникновение в жизнь человеческих тел и все более 
охватывающий контроль над населением. «Оформление сексуаль-
ных отношений» есть элемент системы власти-знания, включающей 
в число своих объектов живое человеческое тело.  

Постепенное превращение «оформления союза» в «оформле-
ние сексуальных отношений» позволяет объяснить, почему семья в 
XVIII–XIX вв. становится обязательным местом чувств и любви, 
привилегированным пространством для выражения сексуальности. 
Поэтому семья оказывается тесно связанной с проблемой инцеста. 
Запрет на инцест присутствует, конечно, и в обществах, где доми-
нирует «оформление союза». «Но в обществах, подобных нашему, 
где семья является наиболее активным очагом сексуальности... ин-
цест... занимает центральное место; его непрерывно домогаются и 
избегают, ему ужасаются и перед ним не могут устоять, это ужас-
ная тайна и неизбежное дополнение» (1, с. 144). Не случайно за-
падное общество уже более века так озабочено проблемой инцеста 
и видит в его запрете культурную универсалию и необходимое ус-
ловие функционирования общества.  

Семья как главный очаг эмоций и сексуальности – образова-
ние, изобретенное в XVIII в., – вызвала к жизни массу явлений, ко-
торые уже никак не могли уложиться в сферу права. Поэтому она – 
чем далее, тем более – становилась объектом исправления и управ-
ления со стороны врачей, педагогов, психиатров. Это, в свою оче-
редь, вызвало дальнейшее расширение сферы отношений власти и 



История сексуальности 
 

141 

форм проявления сексуальности, порождало новые формы власт-
ных отношений и т.д. «Тогда появились новые персонажи: невра-
стеническая женщина, фригидная супруга, равнодушная или одер-
жимая манией убийства мать, муж-импотент, садист, извращенец, 
девушка-истеричка или неврастеничка, преждевременно созревший 
и уже истощенный ребенок, молодой гомосексуал, отказывающий-
ся жениться или пренебрегающий своей женой... Они... вносили в 
порядок семейного союза потрясения и проблемы сексуальных от-
ношений» (1, с. 146). Поэтому в лоне семьи рождается настойчивая 
потребность в помощи: врачей, педагогов, психиатров, священни-
ков, – короче, всех, кто в состоянии выслушать «нескончаемую жа-
лобу на ее сексуальные страдания» (там же). Но в результате семья 
оказывается открытой для постоянного исследования и изучения. 

Роль семьи в формировании тех проблем, которые ей прихо-
дится выносить, прекрасно понимал, например, Шарко, постоянно 
указывавший на своих лекциях, что для лечения истеричной де-
вушки или мальчика их следует в первую очередь отделить от ро-
дителей. Так, на лекции 21 февраля 1888 г. он говорил: «В случае 
истерии у молодых людей первое, что надо сделать, – это отделить 
их от матерей. Пока они со своими матерями, ничего не подела-
ешь... Правда, иногда и отцы бывают такими же невыносимыми, 
как и матери; поэтому лучше устранять обоих» (цит. по: 1, с. 147). 
Шарко отмечает также, с какой неохотой семьи «уступают» врачам 
пациента, как они осаждают лечебницы и насколько осложняют 
дело врачей. При этом он предостерегал, что «обо всех этих гени-
тальных делах» говорить вслух не следует.  

Решающий поворот от этой установки сделал психоанализ. Он 
также связан с разрешением проблем, возникших при наложении сис-
темы брачного союза на систему сексуальных отношений. Но он сде-
лал сексуальность главной, при этом ни капельки не поставив под во-
прос систему брачного союза. Напротив, он работал в направлении 
дальнейшего укрепления их взаимосвязи и взаимопереплетения, ибо 
«в самой сердцевине сексуальности в качестве принципа ее формиро-
вания и способа ее понимания поместил закон брачного союза, сме-
шанные игры супружества и отцовства, инцест» (1, с. 149).  

Переходя к вопросу о периодизации в истории сексуальности, 
Фуко опирается на то, что «гипотезу подавления» уже можно отбро-
сить. Соответственно, можно отбросить все периодизации, выделяю-
щие два рубежа: XVII век как эпоху утверждения сексуальных запре-



II. ОБЗОРЫ  

 
142 

тов, сводящих любые допустимые формы секса к супружеским отно-
шениям, и XX век как эпоху ослабления репрессивных механизмов. 
Тогда можно выстроить, по меньшей мере, две периодизации.  

Первая есть периодизация формирования самих техник 
управления сексом. Своими корнями они уходят в средневековую 
практику покаяния, обязательность исповеди, а также методы аске-
тизма, духовных упражнений и мистику, которые развивались осо-
бенно интенсивно начиная с XIV в. Важными рубежами явились 
Реформация, затем Контрреформация, которые знаменовали собой 
разрыв с «традиционной технологией плоти» (1, с. 153). Начиная с 
XVI в. развиваются богатые и утонченные технологии и дискурсы, 
анализирующие сознание и «похоть».  

В конце XVIII в. появляются совершенно новые технологии, 
связанные не с церковными институтами, а с педагогикой, медициной, 
экономикой. Секс становится не просто светской, но и государствен-
ной проблемой, или, точнее, проблемой, связанной со всем социаль-
ным телом и почти каждым его индивидом, вследствие чего за сексом 
требовалось постоянно бдить. Хотя истоки соответствующих техник 
можно найти в христианстве, трансформация достаточно значительна: 
«плоть» уступила место организму, а вопросы бессмертия и воздая-
ния – проблеме нормального функционирования последнего. Секс 
стал рассматриваться сквозь призму нормы, нормальности. Это по-
влекло серию других трансформаций. Так, медицина секса оформи-
лась в самостоятельную сферу и стала формировать представления о 
своем специфическом объекте. Здесь показательна дата: 1846 г. – по-
явление книги Хайнриха Каана «Сексуальная психопатия» 
(Heinrich K., Psychopathia sexualis). Медицина секса становилась, по 
выражению Фуко, «ортопедией» секса (1, с. 155). Она открыла для 
себя целое поле «извращений», которые отныне заняли место старых 
моральных категорий разврата или излишества.  

В то же время интенсивно рассматривались и проблемы на-
следственности. При этом на секс была возложена «биологическая 
ответственность» за последующее развитие человечества как био-
логического вида. Дело в том, что, согласно представлениям того 
времени, секс не только был источником всевозможных болезней 
для самого субъекта, но и, при отсутствии должного контроля, мог 
стать источником патологий и для всех последующих поколений.  

«Отсюда – медицинский, но также и политический проект 
внедрения государственного контроля над браками, рождением и 



История сексуальности 
 

143 

выживанием: секс и продолжение рода нельзя оставлять без контро-
ля. Медицинский подход к извращениям и евгенические программы 
явились двумя крупными инновациями в технологии управления 
сексом во второй половине XIX в.» (1, с. 156). Они были тесно свя-
заны между собой благодаря теории «вырождения». Последняя объ-
явила огромное количество болезней разного рода – органических, 
функциональных, психических – наследственными. Результатом пе-
редачи такой наследственности в конце концов становились, как 
считалось, потомки-извращенцы. «Покопайтесь в наследственности 
эксгибициониста или гомосексуала: обязательно найдете там пара-
лизованного предка, чахоточного родителя или дядюшку со старче-
ским маразмом» (там же). Кроме того, считалось, что и сами сексу-
альные извращения ведут к вырождению – рахитичному потомству 
или бесплодию в последующих поколениях.  

Однако дело не только в необоснованных медицинских теори-
ях. Подобные представления были включены в широкую сеть соци-
альных практик: юриспруденция, различные формы социального 
контроля, воспитание детей и надзор за неблагополучными детьми. 

В этом контексте становится понятным значение психоана-
лиза: он отбросил подход к сексу сквозь призму проблем наследст-
венности и вырождения. Он ушел от медикализации секса, от ра-
сизма и евгеники, связав сексуальность с проблемами психики. 
Фуко подчеркивает, что вплоть до 40-х годов XX в. именно психо-
анализ выступал с противодействием политическим и институцио-
нальным мерам, опиравшимся на соединение извращения, наслед-
ственности и вырождения.  

Дав таким образом общую периодизацию новых изобретений 
в технологии управления сексом, Фуко подчеркивает далее, что она 
не совпадает с периодизацией процессов распространения и при-
менения этих технологий. Обращаясь к этому аспекту истории, он 
замечает, что если бы была верна «гипотеза подавления», то следо-
вало бы ожидать, что технологии власти по отношению к сексу 
проявлялись бы в первую очередь в применении к низшим классам 
и общественным группам. Но в истории мы наблюдаем прямо про-
тивоположное: технологии сексуального контроля распространя-
лись прежде всего среди обеспеченных и правящих классов. Если 
выше говорилось о семье как основном объекте контроля и основ-
ной субстанции, пронизываемой сексуальностью, то речь шла в 
первую очередь о буржуазной семье. Именно в таких семьях воз-



II. ОБЗОРЫ  

 
144 

никли проблемы с детской и подростковой сексуальностью; там 
свершалась медикализация женской сексуальности; именно в семь-
ях высших классов были озабочены возможными сексуальными 
патологиями и признавали необходимость контроля и корректи-
рующих технологий. Позднее именно такие семьи стали сферой, в 
которой осуществлялась психиатризация секса. «Буржуазия начала 
с того, что придала своему собственному сексу очень важное зна-
чение, как хрупкому сокровищу и тайне, которую необходимо 
знать» (1, с. 159). Буржуазная семья «сексуализировалась» одной из 
первых. Неудивительно, что такие персонажи, как «неврастеничная 
женщина», принадлежат исключительно высшим классам. Да и во-
прос о детской сексуальности вовсе не касался первоначально де-
тей из народа. Речь шла о воспитанниках закрытых учебных заве-
дений или о детях, окруженных слугами и гувернантками. 
Опасность преждевременной детской сексуальности виделась в 
том, что такие дети рисковали испортить не столько физические, 
сколько интеллектуальные способности.  

Народные массы долго пребывали вне подобных технологий 
сексуального контроля (хотя, конечно, присутствовали «оформле-
ние союза», признание ценности законного брака и плодовитости, 
запрет кровнородственных браков и т.п.). Сексуализация низших 
классов проходила медленно. В этом процессе можно выделить три 
этапа: 1) возникновение проблемы рождаемости (когда в конце 
XVIII в. обнаружилось, что и среди простого народа распростране-
но умение «обманывать природу», т.е. избегать беременности); 
2) появление проблем социализации городского пролетариата и 
попытки властей начиная с 1830-х годов решать их путем контроля 
за семьей; 3) развитие в конце XIX в. правового и медицинского 
контроля за извращениями и распространение методов этого кон-
троля на все социальное тело во имя защиты общества и расы.  

Итак, сексуализация была, по всей вероятности, средством 
самоутверждения буржуазии: последняя утверждала свое тело как 
ценнейшую вещь, которую необходимо беречь, холить, защищать 
от всевозможных опасностей и отличать от всех прочих. Она доби-
лась этого, в частности, с помощью технологий контроля над сек-
сом. Благодаря сексуализации она создала свое особое «классовое» 
тело, с его собственным здоровьем, гигиеной, потомством, расой. 
Это был особый способ утвердить свое тело в противоположность 
аристократическому утверждению особенности своего тела через 



История сексуальности 
 

145 

понятие «крови». «“Кровь” буржуазии – это ее секс» (1, с. 164). Ес-
ли аристократическое семейство обеспокоено чистотой своей кро-
ви, то буржуазное – чистотой своего секса и наследственности. 
Многочисленные медицинские, гигиенические, евгенические ре-
цепты являются прямым аналогом заботы о чистоте крови. При 
заключении брака в буржуазном семействе важную роль играли не 
только социально-экономические соображения, но и наследствен-
ность. Здесь можно усмотреть и нечто большее, чем простая моди-
фикация установок аристократии: забота о своем социальном теле 
может играть роль «неограниченной экспансии своей силы, крепо-
сти, здоровья и жизни» (1, с. 165). В формировании сексуальности 
Фуко видит форму классового самосознания буржуазии. Она само-
утверждается, утверждая свое тело: «Во всяком случае, так обстоя-
ло дело с буржуазией конца XVIII в.; она поставила на место голу-
бой крови аристократии свой крепкий организм и свою здоровую 
сексуальность; понятно, почему она так долго отказывалась при-
знать тело и секс других классов – а именно тех, которых она экс-
плуатировала» (1, с. 166–167). В конце концов и за пролетариатом 
были признаны тело и секс, но этому предшествовала полоса соци-
альных конфликтов и потрясений, разворачивавшихся в городском 
пространстве, например эпидемия холеры в 1832 г. Сыграли свою 
роль и экономические проблемы. В результате сексуальность под-
чиненных классов была признана и стала объектом постоянного 
контроля и вмешательства (школы, мероприятия демографического 
регулирования, санитарно-гигиенические мероприятия и пр.). Но 
для этих классов сексуальность уже не могла быть инструментом 
их самоутверждения перед лицом буржуазии – напротив, она оста-
лась инструментом навязывания гегемонии последней. Таким обра-
зом, буржуазность оказывается первоначально буржуазной сексу-
альностью; сексуальность вообще имеет классовый характер, а в 
частности, существовали классовые различия между характером и 
интенсивностью сексуального подавления. Касаясь широко обсуж-
дающегося вопроса о роли психоанализа в отношении к сексуаль-
ности в конце XIX в., Фуко напоминает, что психоанализ обращал-
ся исключительно к буржуазии; подчиненные классы общества не 
имели к нему никакого доступа. Классу-гегемону психоанализ дал 
возможность высказывать и обсуждать свои инцестуозные жела-
ния. «В то время как превращение брачного союза в оформление 
сексуальных отношений начиная с XVIII в. интенсифицировало 



II. ОБЗОРЫ  

 
146 

эмоциональные отношения в семье и телесную близость (proximité) 
между родителями и детьми, в то время как лоно буржуазной семьи 
непрерывно провоцировало инцест, сексуальный режим, установ-
ленный по отношению к низшим классам, подразумевал полное 
исключение практики инцеста или, по крайней мере, замещение ее 
другими формами» (1, с. 171). Для одних – это возможность обсу-
ждать свои инцестуозные желания и психотерапевтические методы 
смягчения страданий, вызываемых соответствующими запретами, 
для других – запреты, подавления, юридические преследования. 
«Не следует забывать, что открытие Эдипова комплекса совпало по 
времени с установлением юридических процедур лишения роди-
тельских прав (во Франции законами 1889 и 1898 гг.)», – пишет 
Фуко, отмечая попутно, что его история сексуальности может вы-
ступать также и как «археология психоанализа» (1, с. 172).  

Формулируя нечто вроде предварительного итога исследова-
ния истории сексуальности в Новое время, а также и своих более 
ранних исследований по истории тюрьмы и медицинских учрежде-
ний в XVII–XIX вв., Фуко отмечает, что в течение долгих предше-
ствующих веков отличительной чертой права суверена было право 
на жизнь и смерть его подданных. Точнее, это было право на то, 
чтобы умертвить или оставить жить. Так, суверен мог лишить под-
данного жизни, если тот выйдет из повиновения и осмелится угро-
жать жизни суверена. Право суверена означало, в сущности, право 
взять у подданного все, что угодно: имущество, время, тело, нако-
нец, саму его жизнь. «Но в классическую эпоху Запад пережил 
глубокую трансформацию подобных механизмов власти» (1, с. 
179). Отбирание у подданных того, что им принадлежит, перестало 
быть главной формой ее осуществления. Зато сформировалось 
большое количество других форм: побуждение, поддержка, кон-
троль, надзор, управление и организация. Право отобрать у под-
данного жизнь сменилось разнообразными формами управления 
его жизнью и жизнью социального тела вообще.  

При этом если раньше право на смерть подданного защищало 
жизнь суверена, то теперь оно стало выступать как «оборотная сто-
рона права социального тела на защиту своей жизни, ее поддержку 
и развитие. И никогда ранее войны не были такими кровавыми, как 
начиная с XIX в., и даже при учете всех пропорций никогда раньше 
никакие режимы не устраивали подобных истреблений собствен-
ного населения. Но это чудовищное право на смерть выступает те-



История сексуальности 
 

147 

перь как дополнение власти, осуществляющей положительное 
управление жизнью, которая распоряжается ею, усиливает и умно-
жает, контролируя и регулируя ее. Отсюда и проистекают, по край-
ней мере частично, ее сила и тот цинизм, с которыми она так реши-
тельно раздвигает свои пределы... Теперь отправляют целые 
популяции истреблять друг друга во имя необходимости своего 
выживания. Массовые уничтожения становятся жизненной необ-
ходимостью» (1, с. 179–180). Военный принцип «Убить, чтобы вы-
жить» становится принципом отношений между государствами. Но 
при этом, как подчеркивает Фуко, речь идет о жизни не в юридиче-
ском, а в биологическом смысле. «Если геноцид стал мечтой мно-
гих правительств Нового времени (pouvoirs modern), то причиной 
тому является не возвращение старого права убить; дело в том, что 
власть теперь располагается на уровне жизни, биологического ви-
да, расы и популяции» (1, с. 180).  

В качестве примера Фуко ссылается на отношение к смерт-
ной казни. В течение долгого времени она была, наряду с войной, 
одной из основных форм реализации права суверена: она составля-
ла ответ на покушение на его личность, закон или волю. Постепен-
но, по мере того как войны становились все более массовыми и 
кровавыми, на эшафотах лишалось жизни все меньше и меньше 
людей. Одна и та же причина обусловливала и первое, и второе: 
«С тех пор как власть взяла на себя функцию управления жизнью, 
внутренняя логика ее существования, а вовсе не появление гуман-
ных чувств, все более затрудняла применение смертной казни... 
Для такой власти смертная казнь была одновременно пределом, 
скандалом и внутренним противоречием. Поэтому основанием для 
присуждения смертной казни, чем далее, тем более становится не 
чудовищность самого преступления, а монструозность преступни-
ка, его неисправимость и общественная опасность. На законных 
основаниях убивают того, кто представляет для других, так сказать, 
биологическую опасность» (1, с. 181).  

Постепенно отмирают ритуалы и церемонии, которыми обстав-
лялась некогда смертная казнь, они перестают быть публичными.  

В то же время Фуко обращает внимание, что в XIX в. одной из 
первых тем, попавших в поле социологического анализа, оказывает-
ся самоубийство. Не случайно, что именно это явление стало «одним 
из первых объектов удивления общества, в котором политическая 
власть приняла на себя задачу управления жизнью» (1, с. 182).  



II. ОБЗОРЫ  

 
148 

Власть над жизнью начала развиваться с XVII в. в двух ос-
новных формах, образующих как бы два полюса власти, между ко-
торыми располагается целая сеть промежуточных форм. Первый 
полюс – власть над телом как машиной: его дрессировка, использо-
вание его сил и способностей, увеличение его полезности и управ-
ляемости, включение в системы контроля. Для этого развивается 
целая система различных дисциплинарных институтов – школы, 
колледжи, казармы, мастерские, – характеризуемая Фуко как «по-
литическая анатомия человеческого тела». 

Второй полюс образуют формы, складывающиеся позднее, к 
середине XVIII в. Это власть над телом как экземпляром биологи-
ческого вида и связанными с ним биологическими процессами: 
размножением, рождением и смертностью, показателями здоровья, 
продолжительности жизни и пр. В этой сфере власть осуществля-
ется в виде регулирующего контроля: биополитика популяции. 

Право суверена лишить жизни своего подданного заменяется 
«администрацией тела и расчетливым управлением жизнью» (1, 
с. 184). «Эта власть над живым (bio-pouvoir) была, без всякого со-
мнения, необходимым элементом развития капитализма» (1, 
с. 185). Ведь последний не мог бы утвердиться без включения тел в 
систему производства и приспособления поведения популяции к 
экономическим процессам. Однако власть над живым требует 
большего: укрепления тел и увеличения популяции одновременно с 
увеличением их полезности и управляемости ими. Для этого и тре-
буется выработка новых методов и приемов власти, пригодных для 
управления силами, способностями и склонностями. Такие меха-
низмы и формы находились в самых различных общественных ин-
ститутах, будь то семья или армия, школа, полиция или медицина. 

«Как известно, вопрос о роли аскетической морали в самом на-
чале развития капитализма ставился неоднократно, но процессы, про-
исходившие в XVIII в. в некоторых западных странах и связанные с 
развитием капитализма, носят иной характер и представляют явление 
более широкое, чем эта аскетическая мораль, которая, как кажется, не 
придавала телу никакой ценности. Происходило ни больше, ни мень-
ше, как вхождение жизни в историю, т.е. вхождение явлений, свойст-
венных жизни людей как определенного биологического вида, в по-
рядок знания и власти, в область политических техник» (1, с. 187). 
Власть и знание начинают принимать в расчет эти явления и пытают-
ся контролировать и модифицировать их. «Без сомнения, первый раз в 



История сексуальности 
 

149 

истории биология отражается в политике» (1, с. 187). Она непосредст-
венно входит в расчеты и стратегии власти-знания. 

Это событие имело ряд существенных последствий. Во-первых, 
оно определило существенные изменения в научном дискурсе о жиз-
ни: проблематика жизни и человека изменила структуру классической 
эпистемы. Во-вторых, оно привело к значительной пролиферации 
технологий власти, которые начинают охватывать тело, здоровье, 
приемы кормления и ухода за младенцами, условия жизни и пр. 
В-третьих, оно привело к постоянному увеличению значения норм за 
счет законов. Власть, взявшая под свой контроль процессы жизни, 
нуждается в механизмах непрерывного действия, регулирующих и 
корректирующих. Для этого уже не подходят механизмы законов и 
наказаний (вплоть до смертной казни) за их нарушение. Власть над 
живым (bio-pouvoir) управляет, распределяя живое в пространстве 
ценности и полезности. Она уже не проводит линию, разграничиваю-
щую законопослушных и враждебных суверену: она распределяет 
относительно нормы. «Нормализирующее общество есть историче-
ское проявление технологии власти над жизнью» (1, с. 190).  

Поскольку власть оперирует нормой, нормой оперирует и 
оппозиция: «Начиная с прошлого века, все великие битвы с суще-
ствующей системой власти велись уже не во имя возвращения к 
древним правам и не вдохновлялись многовековой мечтой о воз-
вращении времен и о золотом веке... Целью стала жизнь, понимае-
мая как фундаментальные потребности, как конкретная сущность 
человека, осуществление его возможностей, полнота возможного. 
Неважно, является ли все это утопией или нет, ибо борьба вполне 
реальна; жизнь как объект политики была воспринята буквально и 
обращена против системы, пытающейся осуществлять ее регулиро-
вание... “Право” на жизнь, на тело, на здоровье, на счастье, на 
удовлетворение своих потребностей... стало лозунгом движений, 
направленных против этих новых процедур власти» (1, с. 191).  

В таком контексте становится понятным место, которое занял 
секс как момент политической борьбы. «Ведь он лежит на пересече-
нии обеих осей, вокруг которых вращаются технологии всей политики 
управления жизнью» (1, с. 191). С одной стороны, к нему имеет отно-
шение «дисциплина тела», куда Фуко относит все, связанное с интен-
сификацией и распределением сил, использованием и экономией че-
ловеческой энергии. С другой стороны, к нему имеет отношение 
регуляция демографических процессов: «Секс имеет отношение одно-



II. ОБЗОРЫ  

 
150 

временно и к жизни тела, и к жизни вида. Поэтому он используется 
как матрица дисциплин и принцип регуляций» (1, с. 192). Мы живем в 
обществе, где символика крови сменилась аналитикой секса.  

Как характерное выражение этого перехода от «крови» к 
«сексу» Фуко упоминает Сада, отмечая, что у него секс еще функ-
ционирует в контексте власти суверена и престижа крови, «без ко-
торой у него не обходится ни одно удовольствие» (1, с. 196). Это – 
кровь жертв и абсолютной власти. «Секс у Сада остается без нор-
мы и без внутреннего правила, которое можно было бы сформули-
ровать, исходя из его собственной природы; он подчинен только 
неограниченному закону власти... Кровь поглотила секс» (там же). 
Этот пример указывает на то, что аналитика сексуальности и сим-
волика крови способны раскрывать в своих принципах две прин-
ципиально различные системы власти. 

Однако тема крови вновь с большой силой зазвучала во второй 
половине XIX в. в связи с расизмом. Современная форма расизма, 
государственническая и биологизаторская, тесно связана с той фор-
мой власти, которая формируется вокруг сексуальных отношений. В 
ней преломляется вся политическая организация управления наро-
донаселением, семьей, браком, воспитанием, социальной иерархиза-
цией, собственностью и т.д. Вся эта система управления телом, по-
ведением, здоровьем и повседневной жизнью расцветает полным 
цветом и получает последнее оправдание благодаря «мифической 
необходимости защитить чистоту крови и обеспечить триумф своей 
расы» (1, с. 197). Здесь осуществляется и возвращение к символике 
крови – высшей крови. 

 
Т. 2. Использование удовольствий 

 
Второй том исследования Фуко вышел спустя восемь лет по-

сле первого. Такой значительный временной разрыв был связан с 
существенной модификацией авторского замысла. Фуко осознал, 
что для более четкой формулировки специфики отношения к сексу 
в Новое время (age classique) он должен более подробно исследо-
вать, каким оно было в предшествующие эпохи. Поэтому ему при-
шлось углубиться в сферу, до того ему не свойственную, – заняться 
исследованием культуры античности. Второй том посвящен сексу в 
древнегреческой культуре.  



История сексуальности 
 

151 

Прежде всего Фуко цитирует некоторые античные тексты, в ко-
торых живописуются болезни, поражающие юношей, прибегающих к 
мастурбации или любящих мужчин, либо воспевается добродетель 
мужчин, за всю жизнь знавших только одного сексуального партне-
ра – свою законную супругу. Таким образом, даже античность, когда 
отношение к сексу было гораздо более свободным, чем в европейской 
культуре Средневековья и Нового времени, осуществляет моральную 
проблематизацию сексуальных наслаждений. Встает вопрос: в чем же 
тогда специфика отношения к сексу в культуре, испытавшей влияние 
христианства? Чем же оно отличается от античного? Фуко отвечает на 
этот вопрос, различая запрет и моральную проблематизацию: «Мне 
кажется, что эта проблематизция связана с совокупностью практик, 
имеющих, разумеется, большое значение и для наших обществ: это 
практики, которые можно назвать “искусствами существования”. Они 
представляют собой отрефлексированные и добровольно принимае-
мые формы существования, посредством которых люди не только оп-
ределяют для себя правила поведения, но и пытаются изменить самих 
себя... и превратить свою жизнь в произведение, имеющее определен-
ную эстетическую ценность и отвечающее определенным критериям 
стиля» (2, с. 16–17).  

Но что значит «моральная проблематизация»? Само слово 
«мораль» весьма многозначно. Прежде всего оно означает совокуп-
ность ценностей и правил поведения, предписываемых индивидам 
или группам через посредство какой-то предписывающей инстан-
ции – семьи, воспитательного учреждения, церкви и пр. Эти ценно-
сти и правила могут быть как сформулированными явно и опреде-
ленно, так и диффузными и несистематичными. Однако и в любом 
случае их можно обозначить термином «моральный кодекс». 

Мораль иногда связывают с реальным поведением индивида 
и его отношением к моральному кодексу. Явления этого порядка 
Фуко называет «моральностью поведения». Кроме того, он выделя-
ет и такой элемент сложного феномена морали, как «способ, каким 
надлежит конституировать морального субъекта, соотносящего 
себя с прескриптивными элементами морального кодекса» (2, 
с. 33). Иначе это можно описать как «детерминацию этической 
субстанции» (там же). Это поясняется на следующем примере. На-
пример, различные моральные кодексы содержали предписание 
супружеской верности. В этом плане они в разные эпохи и в раз-
ных культурах могли не отличаться друг от друга. Однако это 



II. ОБЗОРЫ  

 
152 

предписание можно осуществлять по-разному. И образы жизни, 
ориентированной на предписания супружеской верности, могут 
быть разными. Например, это может быть практика соблюдения 
запрета на внебрачные связи. Но суть супружеской верности мож-
но понимать и по-другому, и тогда соблюдение этого предписания 
превращается в контроль над своими мыслями, образами и жела-
ниями и упорную борьбу с теми из них, которые могли бы скло-
нить к нарушению предписания верности. Тогда упорство, с каким 
индивид ведет эту борьбу, и будет составлять само содержание 
верности. Предметом моральной практики будут не столько по-
ступки, сколько противоречивые движения души. 

Далее Фуко обращает внимание и на различные способы, ка-
кими индивиды могут соотносить себя с моральным кодексом, т.е. 
превращать себя в моральных субъектов. Например, можно соблю-
дать предписание супружеской верности в силу идентификации 
себя с социальной группой, которая признает такое предписание. 
Но можно следовать ему в силу понимания себя как наследника 
некоторой духовной традиции, считающей себя ответственной за 
поддержание и сохранение такого предписания. Нельзя упускать из 
виду и различия в целеполагании морального субъекта. Целью мо-
рального поведения может быть: все более полное владение самим 
собой; освобождение от власти этого бренного мира; невозмути-
мость души и полное бесстрастие; очищение, гарантирующее после 
смерти спасение и блаженное бессмертие. «Короче, не следует сво-
дить моральное поведение к поступку или серии поступков, сооб-
разующихся с правилом, законом или ценностью» (2, с. 35). Из ска-
занного должно быть ясно, сколь сложной и многогранной должна 
быть история моральности. Во всяком случае, она не должна сво-
диться к истории одних только моральных кодексов, например сек-
суальных запретов и ограничений. Так, даже аскетические предпи-
сания, очень сходные по содержанию, могут функционировать в 
различных системах морали.  

Система покаяния, сложившаяся в начале XIII в. и действо-
вавшая вплоть до Реформации, достаточно адекватно может быть 
описана как «кодекс» морального опыта. (Именно против ее коди-
фицированности и подобия системе юридических норм выступали 
спиритуалистические и аскетические движения Реформации.) Но 
есть и такие типы морали, в которых самым сильным и динамич-
ным элементом оказывается не моральный кодекс, а как раз формы 



История сексуальности 
 

153 

конституирования себя в качестве морального субъекта и практики 
самоусовершенствования. К этому типу относится и моральная 
рефлексия античности.  

Поэтому, показывая методологические основания своего 
подхода, Фуко объясняет, что исследуемый им вопрос состоит не в 
том, какие элементы своего морального кодекса христианство за-
имствовало у античности и какие создало на своих собственных 
основаниях, а в том, что касается дозволенного и запрещенного в 
сексуальных отношениях. Он стремится исследовать, каким обра-
зом, наряду с сохранением или модификацией моральных кодек-
сов, исторически изменяются формы отношения к самому себе и 
соответствующие практики.  

Предметом настоящего тома является рефлексия над сексу-
альным поведением как сферой оценки и морального выбора в 
классической греческой мысли: определение этической субстан-
ции, типы конституирования себя как морального субъекта, формы 
самоконституирования и моральное целеполагание. Под этим уг-
лом зрения исследуется, каким образом философская и медицин-
ская мысль развивали тему «использования наслаждения» (chresis 
aphrodision). Эта тема развивалась в приложении к четырем глав-
ным сферам опыта: в отношениях к собственному телу, супруге, 
мальчикам и истине. Подробное рассмотрение того, как осуществ-
лялась моральная проблематизация наслаждений в классической 
Греции, организуется вокруг четырех понятий: aphrodisia, chresis, 
enkrateia и «свобода и истина».  

 
Aphrodisia 

 
У греков трудно найти понятие, подобное понятиям «плоть» 

или «сексуальность», которое обозначало бы именно тот же круг 
явлений – поведения, ощущений, образов, инстинктов и страстей. 
Греки часто использовали субстантивированное прилагательное ta 
aphrodisia (которое римляне переводили как venerea). Им обознача-
лись и любовные наслаждения, и сексуальные отношения, и сладо-
страстие, короче – «дела» и «акты» Афродиты. «Наша идея “сексу-
альности” не просто обозначает более широкий круг явлений: она 
относится к реальности иного типа; в нашей морали и нашем зна-
нии она имеет совершенно другие функции. В то же время и у нас 



II. ОБЗОРЫ  

 
154 

нет понятия, выделяющего и объединяющего совокупность, подоб-
ную aphrodisia» (2, с. 44). 

Греки не испытывали потребности определить понятие 
«aphrodisia» точнее. Тем более у них не было ничего подобного 
длинным спискам дозволенных и недозволенных актов, подобных 
руководствам по покаянию и исповеди, а в более недавнее время – 
учебникам психопатологии, т.е. не было «ни классификации, ни 
расшифровки» (2, с. 47). Хотя греки и любили уточнять, в каком 
возрасте лучше всего жениться и заводить детей, в какое время года 
лучше всего вступать в сексуальные отношения, медицинские тек-
сты, где даются достаточно подробные рекомендации относительно 
условий, при которых следует предаваться утехам Афродиты, умал-
чивают о подробностях самих актов и совсем ничего не говорят о 
том, что могло бы соответствовать или противоречить природе. 
Возможно, это проявление скромности. Греки не доходят до таких 
подробностей, как некоторые христианские авторы, регламенти-
рующие дозволенное и недозволенное в супружеских отношениях. 
Однако в этой сдержанности можно угадать также признак того, что 
рассмотрение aphrodisia было ориентировано совсем иным образом.  

Данное понятие относится к актам, жестам, сближениям, дос-
тавляющим определенный вид наслаждения, а также к наслаждению 
и желанию этого наслаждения. Однако в сферу его значения не по-
падает ничего тайного, неосознанного, но всеохватывающего и тре-
бующего расшифровки, и в этом также проявляется его отличие от 
понятий «плоть» и «сексуальность». Например, аристотелевское оп-
ределение распущенности описывает достаточно ограниченный круг 
явлений: «Благоразумие связано, пожалуй, с телесными удовольст-
виями, но и с телесными не со всеми. Кто наслаждается созерцани-
ем, например, красок и линий картины, не называется ни благора-
зумным, ни распущенным. Впрочем, и этим, вероятно, можно 
наслаждаться должно, чрезмерно или недостаточно. То же справед-
ливо и для удовольствий слуха: тех, кто чрезмерно наслаждается 
пением или лицедейством, никто не назовет распущенными, а тех, 
кто [наслаждается] этим как должно, – благоразумными. Никто не 
назовет так и [наслаждающихся] обонянием, если исключить при-
входящие обстоятельства... И другие животные, если исключить 
привходящие обстоятельства, не получают удовольствия от этих 
чувств... Благоразумие и распущенность связаны с такими удоволь-
ствиями, которые общи людям и остальным животным... это осяза-



История сексуальности 
 

155 

ние и вкус. К тому же распущенные лишены самых благородных 
удовольствий осязания, скажем, от натирания маслом в гимназиях и 
от горячей бани, потому что [наслаждение] распущенному доставля-
ет осязание не во всех частях тела, а только в определенных»1. 

Что касается самих половых актов и их возможных форм, то 
Аристотель в «Естественной истории» описывает различные формы 
спаривания у живородящих животных. Однако что касается, людей, 
то такие подробности в греческих медицинских или философских 
текстах едва упоминаются. «Дело не в том, что греки остерегаются 
говорить об этих актах наслаждения, но в том, что в связи с ними их 
интересует иной вопрос: не их форма, но проявляющаяся в них дея-
тельность; не их морфология, а их динамика» (2, с. 51).  

Эта динамика определяется внутренней связью всех типов 
движения, относящихся к «утехам Афродиты», связанного с ними 
удовольствия и желания, которое они вызывают. В «утехах Афро-
диты» одно не мыслится без другого. По контрасту Фуко отмечает 
как одну из фундаментальных черт христианской этики плоти или 
нововременной концепции сексуальности разрыв (по крайней мере, 
частичный) между этими тремя элементами. Так, заповеди христи-
анской морали предписывали искать не наслаждения, но деторож-
дения. А сложившееся в XVIII–XIX вв. понятие сексуальности бы-
ло связано с такой теоретической недооценкой роли наслаждения, 
что в современном его понимании вообще трудно определить ме-
сто этого последнего. 

Для опыта aphrodisia характерна именно неразрывная связь 
этих трех элементов. В ней и лежит ключ к пониманию специфики 
моральной проблематики, связанной с сексом у греков: она состоит 
не в том, чтобы определить, какими должны быть желания, акты 
или наслаждения, но в том, каким должно быть динамическое со-
отношение между всеми тремя. Это динамическое соотношение 
анализируется в двух важнейших аспектах.  

Первый связан с определением количественных характери-
стик сексуальной активности. Именно это, а вовсе не пол сексуаль-
ного объекта или способы сексуальной практики составляло пред-
мет медицинских и этических размышлений о сексе. Главным 
различением было различение между умеренностью и распущенно-
стью. «Весьма редко, описывая какую-то личность, описывают как 

                                                           
1 Аристотель. Никомахова этика. Кн. 3. X. 1118 a-b. 



II. ОБЗОРЫ  

 
156 

ее заслугу или достоинство предпочтение какой-то определенной 
формы сексуального наслаждения; зато для моральной оценки 
личности всегда оказывается важным то, отмечено ли его поведе-
ние – будь то отношения с женщинами или мальчиками, – соблю-
дением меры...» (2, с. 53). Неморальное в сексе связано с невоздер-
жанностью, чрезмерностью, избыточностью. Об этом явно говорят 
и Платон в «Тимее», и Аристотель в «Никомаховой этике». 

Второй аспект оценки сексуального поведения связан с про-
тивопоставлением «активной» и «пассивной» ролей. Пассивная 
роль самой природой отведена женщинам. Но ее иногда принима-
ют и мужчины и мальчики. Подчеркивая специфику противопос-
тавления сексуальных ролей у греков, Фуко отмечает, что «впо-
следствии опыт “плоти” будет пониматься как одинаково 
присущий и мужчинам, и женщинам, хотя у последних он и при-
нимает иную форму, чем у первых, а еще позднее “сексуальность” 
будет пониматься так, что сексуальность мужчин и женщин ока-
жется совершенно различной». «Утехи Афродиты» понимались у 
греков как деятельность, подразумевающая двух участников со 
специфической ролью и функцией у каждого – активной у одного и 
пассивной у другого. С этой точки зрения и в этой этической сис-
теме (о которой надо всегда помнить, что она была моралью муж-
чин, разрабатываемой ими для самих себя) можно сказать, что ли-
ния разграничения ролей в основном проходит между мужчинами 
и женщинами – из-за очень сильного различия между мирами муж-
чин и женщин в большинстве древних обществ. Но в более общем 
виде линия разграничения проходит скорее между «активным» и 
«пассивным» актерами сексуальной сцены: с одной стороны, субъ-
екты сексуальной деятельности (обязанные в этой деятельности 
соблюдать меру и выбирать благоприятные условия), с другой – их 
партнеры-объекты, статисты, на которых направлена эта деятель-
ность. Первые, само собой, – мужчины, но, точнее говоря, это 
взрослые и свободные мужчины; среди вторых, разумеется, нахо-
дятся и женщины, но они составляют всего лишь часть более ши-
рокой совокупности объектов возможного наслаждения, обозна-
чаемой как «женщины, мальчики и рабы» (2, с. 57). 

Все моральные размышления греков о сексе – это мораль, 
создаваемая мужчинами и для мужчин. Для них в сексе существо-
вали две главные формы неморального поведения: излишество и 
пассивность. Моральные оценки и ограничения связаны, таким об-



История сексуальности 
 

157 

разом, не с тем, что «утехи Афродиты» якобы по самой своей при-
роде суть зло. Нет, они рассматривались как совершенно естест-
венные и необходимые. Проблема же состояла в том, что мужчина 
должен был оставаться всегда верным своей мужской природе. Что 
же вытекало отсюда? 

Хотя сексуальные удовольствия вовсе не являлись чем-то 
дурным, они тем не менее были наслаждениями низшей природы, 
ибо были общи человеку и животным. Этим никоим образом не 
отрицаются необходимость и важность сексуальных удовольствий. 
Ведь сама природа вложила в мужчин и женщин влечение друг к 
другу, чтобы побудить их к продолжению человеческого рода. По-
скольку данная цель столь важна и необходима, природа и сделала 
сексуальное влечение столь сильным. Однако следствием этого 
обстоятельства является то, что у некоторых людей желание выхо-
дит за пределы, установленные природой. Из-за настойчивости 
этих желаний некоторые люди игнорируют иерархию высших и 
низших наслаждений и позволяют, чтобы жажде наслаждений по-
лучить абсолютную власть в их душе.  

В античных текстах проводится постоянная аналогия между 
едой, выпивкой и сексом. И первое, и второе, и третье ставят ана-
логичную моральную проблему избегания излишеств и соблюде-
ния меры. Подтверждения нетрудно найти, в том числе в «Государ-
стве» Платона и в «Никомаховой этике» Аристотеля. Яркие 
подтверждения того, что греки рассматривали моральные пробле-
мы, связанные с едой или сексом, аналогично, содержатся в речи 
врача Эриксимаха в «Пире» Платона. 

 
Chresis 

 
Итак, моральная проблема, связанная с сексом, выступает в 

классической Греции как проблема его правильного использования 
(chresis aphrodision). В каком смысле «правильное»? Что выполняет 
роль эталона?  

Фуко подчеркивает, что правильное использование наслаж-
дения для греков не означает следование какому-то определенному 
правилу. Разумеется, они считали, что надо следовать законам и 
обычаям страны, а также природе и не гневить богов. Но в целом 
речь идет не о следовании определенным правилам, а о том, чтобы 
в поведении было учтено большое множество разнообразных фак-



II. ОБЗОРЫ  

 
158 

торов: один из них связан с естественной потребностью людей как 
таковых, другой – со статусом данного индивида, третий – с изме-
няющимися временными и прочими внешними обстоятельствами. 

1. Соображения потребности. Как передает Ксенофон в своих 
«Воспоминаниях о Сократе», Сократ советовал своим ученикам 
есть, пить или искать любовных утех тогда, когда они ощущают 
настоятельную физическую потребность в этом. Только в этом 
случае удовлетворение физической потребности будет приносить 
удовольствие и не причинит вреда. Лишь умеренность позволяет 
испытывать устойчивое наслаждение, достойное того, чтобы со-
хранить память о нем. Неумеренность, развращенность состоит в 
том, чтобы искать удовлетворение и тогда, когда потребность еще 
не созрела, и тем самым выходить за естественные пределы по-
требностей, определенные самой природой. Кстати, сексуальные 
отношения между мужчинами и мальчиками иногда трактовались 
как своего рода неумеренность, стремление в поиске наслаждений 
выйти за пределы потребностей, установленных природой для про-
должения человеческого рода. 

2. Соображения надлежащего момента. Это наиболее тонкий 
аспект в искусстве правильного использования наслаждений. Для сек-
суальной активности существует надлежащий период жизни. Грече-
ские врачи считали, что для нее не подходит ни слишком юный, ни 
слишком старый возраст. Самым подходящим является период, когда 
не только возможно зачатие, но потомство будет наиболее удачным и 
здоровым. Аристотель полагал, что такой возраст наступает для жен-
щин после 21 года, а для мужчин – еще позднее. 

Большое значение придавалось и тому, чтобы сексуальная 
активность соответствовала времени года с его сменой жары и хо-
лода, влажности и сухости. Следовало выбирать и подходящее 
время суток. Таковым, как правило, считалась ночь. Наконец, вы-
бор подходящего момента зависел и от других видов деятельности: 
недостойно предпочитать любовные утехи другим видам деятель-
ности, надо выбирать момент после свершения надлежащих трудов 
и обязанностей, чтобы посвятить его расслаблению и наслаждени-
ям. Характерным примером тут могут служить рассуждения Плу-
тарха о «надлежащем времени полового общения»1. 

                                                           
1 Плутарх. Застольные беседы. Кн. III. Вопр. VI. 



История сексуальности 
 

159 

Важность выбора «надлежащего момента» для сексуальной 
морали греков демонстрируется и примером рассуждений Сократа 
из «Воспоминаний» Ксенофонта о том, что сексуальные сношения 
между родителями и детьми запрещены повсюду и наказываются 
богами. Наказание состоит в том, что, каковы бы ни были достоин-
ства лиц, вступивших в инцестуозную связь, она приносит ущерб-
ное потомство. А причину этого Сократ видит в том, что в подоб-
ных связях одна сторона значительно старше другой, и для нее 
время, подходящее для деторождения, уже миновало. 

3. Соображения, связанные со статусом. Эти соображения иг-
рают весьма существенную роль в сексуальной морали греков. Ра-
зумеется, во многих обществах признанные правила сексуального 
поведения зависели от возраста, пола и социального статуса индиви-
да. Это верно и для христианского общества. Однако в христианской 
культуре все вариации вписываются в общие принципы оценки пло-
ти и сексуального акта. В греческом обществе ситуация принципи-
ально иная: там сексуальная мораль решающим образом зависит от 
статуса индивида и тех целей, которые он ставит перед собой, а во-
все не от общей оценки сексуальной активности как таковой. «Об-
щепризнанный принцип заключается в том, что чем более человек 
на виду, чем более он имеет или хочет иметь власти над другими, 
чем большее он хочет превратить свою жизнь в замечательное ху-
дожественное произведение, слава о котором должна разойтись да-
леко и надолго, тем более строгим принципам он должен добро-
вольно и по собственному выбору подчинить свое сексуальное 
поведение... Рассудительность очень часто отмечается среди качеств, 
которые, по крайней мере, должны принадлежать не невесть кому, а 
главным образом лицам, обладающим выделенным статусом и от-
ветственными функциями в полисе» (2, с. 71). Так, Сократ в «Вос-
поминаниях» Ксенофонта отмечает, что если бы нам пришлось вы-
бирать себе начальника, мы, конечно, не стали бы выбирать его 
среди тех, кто сам находится в рабстве у своего желудка или своей 
похоти, но искали бы его среди тех, кто умеет властвовать над со-
бой. Платон наделял все государство в целом добродетелью рассу-
дительности, определяя ее как власть над определенными удоволь-
ствиями и вожделениями. Однако это не значило, что все граждане 
должны быть наделены ею в равной степени. «Множество самых 
разнообразных вожделений, удовольствий и страданий легче всего 
наблюдать у детей, женщин и у домашней челяди, а среди тех, кого 



II. ОБЗОРЫ  

 
160 

называют свободными людьми, – у ничтожных представителей 
большинства... Простые, умеренные переживания, продуманно на-
правленные с помощью разума и правильного мнения, ты встретишь 
у очень немногих, лучших по природе и воспитанию»1. 

 
Enkrateia 

 
Античная сексуальная мораль предполагает работу над со-

бой. В отличие от христианской морали, эта работа состоит не в 
интериоризации заданных извне правил, но в «определенной пере-
стройке отношений с самим собой» (2, с. 74). Фуко развивает дан-
ную тему в связи с понятием «enkrateia», что может быть передано 
как «самообладание». В этом понятии есть сильный оттенок вла-
сти, доминирования. Она позволяет сопротивляться своим вожде-
лениям, бороться и властвовать над самим собой в том, что касает-
ся желаний и наслаждений. Платон в «Государстве» рассматривает 
человека по аналогии с полисом; Ксенофонт в «Домострое» – по 
аналогии с семьей: невоздержанная, распущенная душа сходна с 
плохо управляемой семьей. Но в любом случае это означает, что в 
человеке есть высшая и низшая части. И высшая часть души долж-
на властвовать над низшей, подобно тому как глава семьи должен 
властвовать над женой, детьми и рабами. Или, если воспользовать-
ся образом Платона, – подобно тому, как возница должен властво-
вать над конями. При этом вовсе не подразумевается, что низшая 
часть души дурна сама по себе. Это не так. Она сама по себе есть 
природная данность, и в ней нет ничего дурного, просто она долж-
на занимать правильное место в иерархии способностей души. 

Достойный гражданин, заслуживающий уважения сограждан, 
способный выполнять общественные функции и властвовать над 
другими, должен быть в состоянии властвовать над собой. Все его 
поведение должно свидетельствовать об этом. Вот в чем, пожалуй, 
основной смысл сексуальной морали классической Греции. Эта 
мораль предназначена для свободных мужчин, полезных своему 
полису и достойных занимать в нем почетное положение. Самооб-
ладание, властвование над собой выступают как непременное ус-
ловие способности к власти над другими. Как неоднократно напо-

                                                           
1 Платон. Государство. Кн. 4. Ч. 31 c,d. 



История сексуальности 
 

161 

минает, например, Сократ в текстах Платона, никто не согласится 
подчиняться человеку, который сам является рабом своих желаний. 

Метафоры борьбы или спортивного состязания при описании 
отношений высшей и низшей частей души естественно наводят на 
вопрос о том, без чего нельзя победить в состязании: об упражне-
нии, askesis. Согласно Ксенофонту, Сократ указывал, что, подобно 
тому как тело без упражнений теряет силу для выполнения своих 
необходимых функций, так и душа без упражнения не способна 
выполнять свою функцию и делать то, что должно, воздерживаясь 
от недолжного. Об этом же говорят и Платон, и Диоген. Характер-
но, однако, что в текстах классической эпохи нет никаких конкрет-
ных деталей этих моральных упражнений (если не считать пифаго-
рейской традиции). Фуко объясняет это тем, что авторы этих 
текстов не считали, что умеренность и рассудительность в вопросе 
наслаждений требуют каких-то особых упражнений. Ибо не име-
лось особой цели сексуальной умеренности, но была одна общая 
цель – превратить себя в достойного и полезного гражданина сво-
его полиса: «Самообладание и власть над другими рассматрива-
лись в одном ключе» (2, с. 88). «В самом общем виде, все то, что 
могло служить политическому воспитанию человека как гражда-
нина, служило и воспитанию его добродетели, и наоборот» (2, 
с. 89). Это гимнастика, испытания твердости духа, музыка и обуче-
ние мужественным ритмам, охота и владение оружием, способ-
ность хорошо держаться перед собранием и вообще все то, что по-
зволяет человеку уважать себя вследствие того, что его уважают 
другие. «Для греческой мысли классической эпохи “аскетизм”, по-
зволяющий конститутировать себя в качестве морального субъекта, 
естественным образом входил и был тождествен по форме тому 
упражнению в добродетельной жизни, которым и была жизнь 
“свободного человека” в полном, положительном и политическом 
смысле слова» (2, с. 90).  

 
Истина и свобода 

 
Понимание этого позволяет раскрыть роль истины в сексу-

альной морали греков, ибо свобода понималась в связи с истиной. 
Вообще, воздержанность, или рассудительность, понимаемая как 
владение собой и своими желаниями, и считалась подлинной сво-
бодой. За исключением пифагорейской традиции, целью властво-



II. ОБЗОРЫ  

 
162 

вания над своими вожделениями было вовсе не сохранение чисто-
ты, но обретение и сохранение свободы. Таким образом, свобода 
мыслилась не как независимость от полиса, но как определенная 
форма отношения гражданина полиса к самому себе. Однако по-
добная свобода является необходимой для блага и порядка полиса. 
Свобода индивида в этом смысле определяется не через противо-
положность детерминизму природных факторов и воздействий, а 
через противопоставление рабству – рабство у самого себя. Опас-
ность, которая видится в утехах Афродиты, – это не грязь, но раб-
ская зависимость. Диоген, например, говорил, что слуги – рабы 
своих господ, а безнравственные люди – рабы самих себя. 

Человек, предназначенный управлять другими, должен пол-
ностью управлять самим собой. Это необходимо, потому что, во-
первых, его положение предоставляет ему возможность удовлетво-
рять все свои желания, откуда проистекает опасность того, что он 
полностью отдастся им, и во-вторых, беспорядок в его душе влияет 
на все, в том числе и на жизнь полиса. 

Поэтому в греческой морали постоянно присутствуют два по-
лярных образа. С одной стороны, дурной тиран: он не способен вла-
ствовать над собственными страстями, склонен злоупотреблять вла-
стью и чинить насилие, что вносит беспорядок и потрясения в жизнь 
государства. Сексуальные злоупотребления деспотов, их насилие 
над детьми граждан часто упоминаются как причина заговоров про-
тив них и попыток их свержения. С другой стороны, положительный 
образ начальника, который владеет собой, и это господство над 
своими страстями умеряет его господство над другими. Так, прави-
тель Никоклес в речах Исократа, воздавая должное своей умеренно-
сти и супружеской верности, объясняет это требованиями своего 
политического статуса: как, в самом деле, требовать повиновения от 
других, если тебе не повинуются твои собственные желания? 

Фуко обращает особое внимание на то, что положительный 
идеал сексуальной добродетели у греков воплощает наделенный 
властью и авторитетом активный мужчина. В христианской куль-
туре эту роль играет, напротив, дева (или женщина), защищающая 
свою чистоту, пусть даже ценой собственной жизни, от посяга-
тельств лица, обладающего властью. Античная сексуальная добро-
детель носит ярко выраженный «мужественный» характер. В «До-
мострое» Ксенофонта один из учеников Сократа рассказывает о 



История сексуальности 
 

163 

добродетельном нраве своей жены. Отдавая ей должное, Сократ 
говорит, что у нее мужественная душа.  

Поэтому в глазах древних греков женственный мужчина – 
это не мужчина, предпочитающий мужчин, не просто мужчина, не 
проявляющий достаточного сексуального напора в общении с 
женщинами. Нет, женственным они назвали бы распущенного и 
неумеренного в сексуальных наслаждениях мужчину. Ему не дос-
тает мужественности, ибо он пассивен по отношению к своим вож-
делениям и не в состоянии властвовать над собой.  

В то же время в любовных отношениях с мальчиками греки не 
видели никакой специфической сексуальности – гомосексуальности. 
Это было просто доведенное до крайности стремление к любовным 
наслаждениям. Фундаментальная оппозиция в сексе лежала для гре-
ков не между мужским и женским, но между активным и пассивным. 
Если мужчина предпочитает мужчин, но при этом активен и вполне 
владеет своими страстями, то никто не заподозрил бы его в женствен-
ности. Напротив, если он – раб желаний, то он будет представляться 
женственным независимо от пола объектов его стремлений. 

Но что же такое власть над желаниями, как не подчинение их 
разуму? Рассудительность и разум – это одно и то же. Согласно 
Сократу, нравственность неотделима от знания. Конечно, Аристо-
тель подвергал этот тезис критике, и споры вокруг него в антично-
сти не прекращались, но в любом случае признавалось, что нельзя 
практиковать рассудительность без некоторой формы знания. «В 
сфере использования наслаждений нельзя быть моральным субъек-
том, не становясь одновременно субъектом познания» (2, с. 100).  

Связь практики наслаждений с логосом описывалась в грече-
ской философии в трех главных аспектах. 

1. Структурный аспект. Рассудительность означает, что логос 
занимает господствующее положение в человеке. 

2. Инструментальный аспект. Практический разум необхо-
дим, чтобы сообразовывать использование наслаждений с сообра-
жениями потребности, момента и условий. 

3. Сократовская идея о познании себя. Платон в «Федре» ри-
сует картину борьбы души с самой собой. Душа была бы побежде-
на страстями, если бы она не имела связи с истиной, если бы не 
имела возможности созерцать ее. Именно воспоминания души о 
том, как она предавалась этому созерцанию, и позволяют ей нако-
нец овладеть собою. «Отношение души к истине одновременно и 



II. ОБЗОРЫ  

 
164 

составляет основу движений Эроса, его силы и интенсивности, и 
помогает освободиться от физических наслаждений, чтобы устре-
миться к подлинной любви» (2, с. 102). 

Однако, подчеркивает Фуко, в этой связи с истиной не надо 
пытаться увидеть расшифровку себя, подозрительность по отноше-
нию к себе. С истиной и знанием, как было показано в первом то-
ме, связано и отношение к сексу в XIX–XX вв. Но это – принципи-
ально разные отношения. Отношение к истине в греческой морали 
наслаждений реализуется не в герменевтике и расшифровке себя и 
испытываемых наслаждений, но в эстетике существования. Благо-
даря логосу и отношению к истине жизнь рассудительного и уме-
ренного человека оказывается связанной с подлинным бытием. Она 
получает от последнего отблеск Прекрасного. 

Таким образом, делает вывод Фуко, этическая проблематиза-
ция сексуальных наслаждений в классической греческой культуре 
решительно отличается от христианской. Для последней этическая 
субстанция – это не любовные акты и поведение, но желания и по-
буждения души. Отсюда становится ясной важность для христиан-
ской морали двух взаимосвязанных практик: с одной стороны, все 
более и более детальной и точной кодификации сексуальных дей-
ствий, а с другой – герменевтика желаний и процедуры расшиф-
ровки самого себя. 

В греческих медицинских и философских текстах нет подоб-
ной кодификации, и это не случайно. Ведь рассудительность – это 
упражнение в свободе (а не следование фиксированному набору 
предписаний).  

Далее Фуко обращается к более подробному рассмотрению 
античных «диетик» как учения о правильном режиме и образе жиз-
ни. Он употребляет слово «диетика», чтобы еще раз подчеркнуть 
отличие античного отношения к сексу от того, которое складывает-
ся в XVIII–XIX вв.: речь не идет о якобы патологических последст-
виях и аспектах сексуальной активности, о попытках определить 
норму или разграничить норму и патологию. Хотя и подобные те-
мы присутствовали в греческих текстах, однако «главной целью 
этой рефлексии было определение использования удовольствий – 
благоприятных условий, практической полезности, необходимой 
умеренности – в зависимости от известной установки по отноше-
нию к своему телу. Эта забота была гораздо более “диетической”, 
нежели “терапевтической”: это было вопросом режима, которому 



История сексуальности 
 

165 

лучше всего следовать в осуществлении той деятельности, которая 
признавалась всеми весьма важной для здоровья» (2, с. 112).  

«Диетика», т.е. рассмотрение надлежащего образа жизни, вы-
ступала как фундаментальная категория, сквозь призму которой в 
античности рассматривались вопросы и здоровья, и правильного че-
ловеческого поведения. «Режим был настоящим искусством жить» 
(2, с. 115). Область «диетики» включала физические упражнения, 
питание, питье, сон и любовные отношения, т.е. все те вещи, кото-
рые требуют меры. Диетическая рефлексия различала, например, 
упражнения естественные (ходьба, прогулка) и насильственные (бег, 
борьба). «Диетика» определяла, какие именно упражнения надо 
практиковать и с какой интенсивностью, в зависимости от времени 
года и времени суток, возраста и питания. Сюда присоединялись и 
рассуждения о ваннах, более или менее горячих, что также связыва-
лось с сезоном, возрастом и пищей, которая была принята перед 
ванной или будет принята после нее. Что касается питания, то тут 
предписывалось учитывать природу и количество выпитого и съе-
денного, общее состояние тела, климат и характер занятий.  

Режим во всем устанавливал «меру». Этот вопрос был связан 
прежде всего, конечно, с телом – однако не только с ним. «Пифаго-
рейцы, которые, без сомнения, сыграли важную роль в развитии 
“диетики”, настойчиво подчеркивали связь между заботой о теле и 
заботой о чистоте и здоровье собственной души» (2, с. 116). Так, их 
многочисленные ограничения на еду имели культовое значение, а 
их критика любых злоупотреблений в еде, питье, физических уп-
ражнениях и сексуальной активности вытекала одновременно и из 
наставлений относительно здорового тела, и из моральных предпи-
саний. Тесная взаимосвязь этих аспектов характерна не только для 
пифагорейцев. Вообще считалось, что твердость и последователь-
ность в соблюдении некоторого разумного и умеренного образа 
жизни уже предполагают и требуют моральную твердость. Под-
тверждения этому Фуко находит в «Воспоминаниях» Ксенофонта 
или в «Государстве» Платона. Соблюдение режима в том, что каса-
ется тела, было связано с «общей эстетикой существования, где 
телесное равновесие оказывается одним из условий правильной 
иерархии души» (2, с. 118).  

В то же время у некоторых авторов, например у того же Пла-
тона в «Государстве», имеются указания на опасности, связанные с 
самой «диетикой»: как бы следование ей не стало преувеличением, 



II. ОБЗОРЫ  

 
166 

не вышло за пределы меры, когда забота о здоровье поглощает и вы-
тесняет все остальное. Подобные замечания Платона показывают, 
что целью диетики было вовсе не продление жизни насколько толь-
ко можно (или достижение максимального результата в каком-то 
виде деятельности), но создание условий для того, чтобы жизнь в 
отведенных ей естественных пределах была полезной и счастливой. 

Для этой цели «диетика» должна была предписывать гибкие 
режимы. Собственно, смысл рекомендуемого «диетикой» образа 
жизни состоял в том, чтобы позволить человеку достойно встретить 
самые различные ситуации. Так, Платон высказывался против ре-
жима атлетов, потому что он настолько строг, что из него нельзя 
выйти, не причинив своему здоровью существенного ущерба. Таким 
образом, в центре внимания «диетики» находятся формы активной и 
деятельной жизни людей свободных, но отнюдь не праздных. 

Что же касается более конкретных вопросов «диетики» наслаж-
дений, то, рассматривая посвященные ей тексты Гиппократова корпу-
са, Фуко отмечает, что предписания относительно сексуальной актив-
ности выступают как что-то вроде «календаря здоровья». Но этот 
календарь содержит не рецепты-предписания, а общие стратегические 
принципы, которые надо уметь применять с учетом различных кон-
кретных условий. Важнейшим фактором является время года. 

Разумеется, существуют четыре времени года, однако в каж-
дом из них выделяются определенные этапы. В результате год ока-
зывается поделенным на целый ряд фаз. В нем есть периоды, когда 
надо осуществлять изменения режима, применять некоторые про-
межуточные режимы, и периоды, когда надо следовать наиболее 
характерному для данного времени года режиму.  

Поскольку каждое время года характеризуется определенным 
сочетанием влажности и сухости, тепла и холода, то, во-первых, 
стратегические принципы определения правильного режима явля-
ются принципами подбора противоположного – или, скорее, ком-
пенсации противоположным; но, во-вторых, это есть принципы 
имитации и подчинения природе. Так, в холодное время года ре-
жим должен быть согревающим, и наоборот. Поэтому зимой, точ-
нее, в период между заходом Плеяд и весенним равноденствием, 
ввиду того что это холодный и влажный сезон, рекомендуется пи-
ща согревающая и осушающая: мясо лучше жареное, чем вареное, 
овощи сушеные и в небольших количествах, вино, разбавленное 



История сексуальности 
 

167 

только слегка и тоже в небольших количествах, а упражнения 
должны быть многочисленные и всех видов: прогулка, бег, борьба. 

В то же время, поступая согласно природе, люди зимой, ко-
гда деревья отвердевают, тоже должны усиливать свою твердость, 
а весной, когда все растения готовятся к росту, и человек должен 
готовиться к развитию своего тела.  

В таком контексте «утехи Афродиты» тоже оцениваются по 
своему влиянию на организм в плане достижения равновесия меж-
ду холодным и теплым, сухим и влажным. Практически отсутст-
вуют рекомендации относительно поз; нет страхов по поводу мас-
турбаций, прерванных сношений и пр. Речь идет, например, о том, 
что зимой сексуальные сношения должны быть более частыми, по-
скольку они согревают. Это особенно полезно для мужчин более 
старшего возраста. Весной же, когда воздух становится более теп-
лым и сухим, следует употреблять в равной мере жареное и варе-
ное мясо, несушеные овощи, принимать ванны и уменьшить коли-
чество сексуальных сношений.  

У Диокла встречаются рассуждения о том, что поскольку 
природа мужчин является сухой и теплой, то для них наиболее бла-
гоприятным временем для «утех Афродиты» является зима; для 
женщин же, поскольку их природа является холодной и влажной, 
таким временем оказывается, напротив, лето. 

Таким образом, речь идет вовсе не о том, чтобы подчинить сек-
суальную активность бинарной оппозиции разрешенного и запрещен-
ного, но о том, чтобы выбрать режим наиболее разумный и подчинен-
ный условиям природы, для чего он должен осциллировать между 
крайностями в динамичном и ситуативном определении меры. 

Вместе с тем античные медицинские тексты свидетельствуют 
также о присутствии некоторой озабоченности риском и опасностя-
ми, связанными с сексуальной активностью. Во-первых, речь шла о 
воздействии полового акта на тело человека. Оно определялось как 
конституцией самого человека, так и тем, что акт оказывает согре-
вающее действие и выводит жидкость. А это считалось полезным 
далеко не всегда. Подобная озабоченность последствиями полового 
акта проявлялась, например, в идее, что сексуальная активность за-
трагивает большинство жизненно важных органов человека и может 
причинить им вред. Так, Аристотель утверждал, что первым из орга-
нов, испытывающих последствия полового акта, является мозг. Ди-
окл перечисляет в таковом качестве мочевой пузырь, почки, легкие, 



II. ОБЗОРЫ  

 
168 

глаза и спинной мозг. Отсюда ясно, какие разнообразные патологи-
ческие следствия могла иметь сексуальная активность, не регули-
руемая необходимыми диетическими правилами.  

Однако интересно, замечает Фуко, что практически не упоми-
наются (по крайней мере, для мужчин) расстройства здоровья, про-
истекающие из воздержания (относительно женщин расстройства 
здоровья в случае отсутствия сношений с мужчинами и бездетности 
обсуждаются). Получается, что для греков болезни, проистекающие 
от неправильного распределения сексуальной активности, – это, в 
основном, болезни излишества. Платон в «Законах» с похвалой от-
зывается о победителе Олимпийских игр Иссосе Тарентском: он, 
сохраняя полное самообладание и власть над своими душевными и 
телесными силами и подчинив это все желанию победы, не прика-
сался ни к женщинам, ни к мальчикам. Подобное в греческих источ-
никах сообщалось и о других атлетах. В таком поведении человека, 
стремящегося к победе, Фуко видит наложение сразу нескольких 
мотивов: и ритуального воздержания, и моральной победы, которую 
атлет должен одержать над собой, чтобы быть способным и достой-
ным победы над другими, но также и представления, что сексуаль-
ная активность связана со слишком значительным расходом телес-
ных сил и субстанций и потому должна быть подчинена принципам 
экономии, чтобы тело могло сохранить свою силу. 

Опасения по поводу секса были связаны не только с заботой 
о собственном теле, но и с заботой о здоровом и удачном потомст-
ве. Хотя признавалось, что природа разделила людей на два пола и 
сделала половые сношения наслаждением, чтобы побудить их к 
деторождению, однако в то же время положительные качества по-
томства рассматривались как нечто крайне хрупкое и уязвимое. 
Вследствие этого сексуальным наслаждениям нельзя было преда-
ваться как попало. Особые предосторожности, например воздержа-
ние от вина, необходимы для новобрачных, но не только для них – 
ведь никто не может знать заранее, когда именно богам будет 
угодно, чтобы половое сношение закончилось оплодотворением. 

Прежде всего серьезного отношения требовал вопрос о воз-
расте людей, обзаводящихся детьми. Для мужчин этот возраст был 
достаточно поздним. Платон полагал, что у мужчин самое удачное 
потомство получается в возрасте 30–35 лет, тогда как девушки мо-
гут вступать в брак в 16–20 лет. Важным также было непрерывное 
соблюдение будущими родителями правильного общего режима, 



История сексуальности 
 

169 

имел значение и выбор надлежащего сезона. Как правило, таковым 
считалась зима. 

Итак, чтобы сексуальная активность могла достичь своей цели и 
обеспечить удачное потомство, требовалось непрерывное усилие души. 

Рассматривая более подробно вопрос о том, с какими опасно-
стями, в представлениях греков, был связан секс, Фуко обращается 
к описаниям и объяснениям полового акта в греческой медицин-
ской литературе. Прежде всего этот акт выступает как очень силь-
ное механическое движение, результатом которого являются разо-
гревание тела и извержение семенной жидкости. Интенсивность и 
конвульсивность этого акта отмечал Демокрит, называя его «ма-
лым эпилептическим припадком». Физиология полового акта у 
женщин описывалась по аналогии с мужской и, как считалось, то-
же была связана и извержением жидкости в матке. Подобная «эя-
кулятивная модель объяснения», применявшаяся для объяснения 
полового акта у обоих полов, показывает исключительное домини-
рование мужской модели. Половой акт у женщин рассматривается 
не как дополнительный к мужскому, но скорее как его повторение, 
правда, в более слабой форме. Ставя в центр объяснения момент 
извержения жидкости, такие трактовки, естественно, представляли 
половой акт как расход, откуда вытекала проблема экономии и 
компенсации. Половой акт, с одной стороны, обусловлен самой 
природой и необходим, с другой – он лишает организм части жиз-
ненно важных элементов. Это необходимо для зарождения новой 
жизни, но сопряжено с опасностью для тела того, кто эту жизнь 
зачинает. Недаром человек бесплоден в ранней юности, когда его 
собственное тело еще должно расти и потому неспособно на по-
добный расход. Образование спермы замедляется и в старости, ко-
гда организм едва поддерживает собственное существование. «Та-
ким образом, на протяжении всей жизни индивида сохраняется эта 
дополнительность способности к прокреации и способности к са-
моразвитию и поддержке собственного существования» (2, с. 149). 

Данный момент расхода жизненно важных для поддержания 
собственного существования элементов приоткрывает связь сексуаль-
ной активности со смертью и бессмертием. Для Платона и Аристотеля 
половой акт есть точка пересечения жизни отдельного индивида, ко-
торому предначертано умереть, и бессмертия человеческого рода, 
поддерживаемого именно благодаря смене поколений. Подтвержде-
нием служат хотя бы рассуждения Диотимы в «Пире» Платона. «Та-



II. ОБЗОРЫ  

 
170 

ким образом сексуальная активность вписывается в пространство 
жизни и смерти, времени, становления и вечности» (2, с. 152).  

Озабоченность опасностями, проистекающими из полового 
акта, ассоциация этого акта с неистовством, истечением, утратой и 
смертью не являются особенностями древнегреческой культуры. Эти 
темы присутствуют и в древнекитайской культуре, однако Фуко ука-
зывает на существенные отличия в отношении названных культур к 
данным темам. Китайские трактаты, посвященные «Искусству 
спальных покоев», трактуют сексуальный контакт (с партнером про-
тивоположного пола) как «способ вступить в соприкосновение с 
жизненным принципом, присутствующим у противоположного по-
ла, и, поглощая его, получить от этого пользу для себя; таким обра-
зом, тут утверждается, что правильно построенная сексуальная дея-
тельность не только исключает всякую опасность, но укрепляет 
существование и приводит к омоложению. Тут усилие, учение, уп-
ражнение направлены на сам акт; задержка или сохранение семени 
позволяет достичь вершин одновременно и в порядке наслаждения, 
и в порядке бытия» (2, с. 155). Китайское «искусство спальных поко-
ев» дает детальные предписания относительно техники самого поло-
вого акта. И такое внимание к деталям совершения полового акта 
имеет выраженную этическую направленность. «Искусство спаль-
ных покоев» у древних китайцев было направлено на максимальную 
интенсификацию положительных следствий полового акта. Они 
считали, что, бесконечно отодвигая конец акта, повторяя и умножая 
сношение, можно победить даже время и достичь бессмертия. 

«Тему озабоченности и беспокойства в связи с негативными 
последствиями сексуальной активности можно без труда заметить 
в христианской доктрине плоти: это было связано с неподкон-
трольным воле неистовством самого акта, его близостью к злому 
началу и его местом в игре жизни и смерти» (2, с. 155). Однако тут 
неукротимость желания и неистовство акта рассматривались как 
проявления греховности плоти самой по себе. Поэтому западное 
христианство «разрабатывает юридически-моральную кодифика-
цию актов, моментов и намерений, позволяющую сделать легитим-
ной активность, которая сама по себе является отрицательной» (там 
же). Законный брак обеспечивает такую легитимность секса, кото-
рая позволяет, во-первых, производить потомство, и во-вторых, не 
обречь при этом свою душу на погибель.  



История сексуальности 
 

171 

У греков же озабоченность и беспокойство по поводу секса 
получают совсем иное выражение: это не приводит ни к созданию 
какого-то особого эротического искусства, ни к кодификации поло-
вых актов, но к выработке «техники жизни» (2, с. 155). Последняя 
связана не с техникой осуществления самих половых актов, но с 
правильным распределением сексуальной активности. Речь тут идет 
об «отношении к с самому себе в сексуальной активности, взятой 
как целое... о конституировании самого себя как субъекта, управ-
ляющего своим поведением» (2, с. 156).  

Далее Фуко переходит к рассмотрению того, каким образом в 
классической греческой мысли проблематизировались супруже-
ские отношения. Это рассмотрение осуществляется под общей 
рубрикой «Домострой».  

Распространено мнение, что в Древней Греции для женатых 
мужчин не существовало никаких запретов и ограничений. Широко 
известна формула из сочинения «Против Нееры», приписываемого 
Демосфену: «Куртизанки нам нужны для удовольствия, сожитель-
ницы – для повседневных забот, супруги – для законного потомства 
и поддержания домашнего очага» (цит. по: 2, с. 159). На первый 
взгляд, данная формулировка свидетельствует о строгом разделении 
ролей и о том, что женатый мужчина искал наслаждений в основном 
на стороне, ибо брак предназначался только для продолжения рода. 
Однако Фуко показывает, что подобное понимание не совсем верно 
и что существовали представления о моральном обязательстве и не-
обходимом самоограничении женатого мужчины, что греки знали 
категорию «взаимной верности». Только ограничения для женатого 
мужчины были связаны не с идеей, будто сексуальная активность 
сама по себе дурна, но с представлением, что необходимы особая 
мудрость и знания для правильного ведения дома. 

Прежде всего Фуко подчеркивает справедливость представле-
ния о несимметричности статуса, прав и обязанностей женатого 
мужчины и замужней женщины. Сексуальная активность последней, 
разумеется, должна была быть ограничена собственным супругом. 
В упоминавшемся выше сочинении «Против Нееры» утверждается, 
что жена должна испытывать достаточно сильный страх, чтобы не 
совершить никакой ошибки и остаться верной хранительницей оча-
га. Если женщина нарушила супружескую верность, ее следовало 
выгнать из дома мужа и отстранить от исполнения обрядов. 



II. ОБЗОРЫ  

 
172 

Мужчина, независимо от того, женат он или холост, должен 
был уважать замужнюю женщину (как и девушку, живущую под 
властью родителей). Но это было уважение не к ней, а к тому муж-
чине, под властью которого она находится. Соблазнение замужней 
женщины или девушки, живущей в родительском доме, – это на-
рушение прав мужчины, которому она принадлежит. Так что обя-
занность супружеской верности для женщины есть простое следст-
вие ее зависимого, подчиненного положения. 

Откуда же может взяться аналогичное обязательство у жена-
того мужчины? «Ведь жена принадлежит мужу, а муж не принадле-
жит никому, кроме себя» (2, с. 163). Фуко отвечает на этот вопрос, 
рассматривая «Домострой» Ксенофонта, представляющий собой 
«самый подробный трактат о семейной жизни, дошедший до нас от 
классической Греции» (2, с. 169). Он построен как собрание советов 
по управлению своим состоянием. Центральным моментом тут явля-
ется искусство управления – имением, работниками, домочадцами. 
Ксенофонт обращается прежде всего к земельному собственнику. Он 
противопоставляет жизнь ремесленника, которая не является полез-
ной ни для него самого, ни для ближних, и жизнь земледельца – соб-
ственника земли, которая полезна для него самого, позволяет ему 
быть полезным друзьям и делает его активным и полезным гражда-
нином полиса. Для него поместье – это не только дом, поля, но так-
же и сфера активности и форма жизни. Все личные и гражданские 
преимущества жизни земельного собственника неотделимы от прак-
тики управления; а искусство управления домочадцами не отличает-
ся принципиально от искусства управления, требующегося в делах 
полиса. И тут и там люди с готовностью и энтузиазмом подчиняются 
тому, кто является властелином самого себя.  

Именно с этой точки зрения Ксенофонт рассматривает отно-
шения мужа и жены. Дело в том, что жена играет одну из цен-
тральных ролей в правильном управлении хозяйством: она являет-
ся хозяйкой в доме. Боги сотворили людей так, что они образуют 
пару и могут продолжать свой род и иметь опору и поддержку в 
старости. Людям нужно убежище, «крыша над головой». Но «кры-
ша» включает пространство как вне дома – поля, сады, пастбища, 
так и в доме. Боги опять-таки устроили так, что место мужчины – 
вне, а женщины – внутри дома. Для этого и тело мужчины более 
крепко, а тело женщины – более нежно и слабо. Значит, место по-
вседневных работ и забот мужчины – поле, пастбище и пр., а жен-



История сексуальности 
 

173 

щины – кухня, кладовки и т.п. Нарушать это естественное разделе-
ние труда – значит идти против закона и воли богов.  

Поэтому мужчина должен быть производителем и добытчи-
ком. Но все, что он добывает, он приносит в дом – место заботы и 
активности женщины. Его труды пойдут прахом, если она не сумеет 
запасти, сохранить и рачительно распределить запасенное. Поэтому 
жена – первый и главный помощник мужа в деле ведения дома. 

В то же время девушек выдают замуж в 15–16 лет, тогда как 
муж раза в два старше нее. В такой ситуации супружеские отноше-
ния, как показывает Ксенофонт, должны превратиться в отношения 
воспитателя и воспитанницы. «Отсюда и вытекает ответственность 
мужа. Если жена вместо того, чтобы помогать мужу, доставляет 
ему одни неприятности, кого следует в этом винить? – Мужа» (2, 
с. 172). «Итак, мы видим, что супружеские отношения рассматри-
ваются не сами по себе, не как простое отношение пары, состоящей 
из мужчины и женщины, и которые, помимо своих супружеских 
отношений, могли бы еще заниматься домом и семьей. Ксенофонт 
обстоятельно рассматривает супружеские отношения, но непрямо, 
а в определенном контексте – только в аспекте управления хозяй-
ством и ответственности мужа как руководящего лица. И суть про-
блемы супружеских отношений состоит в том, чтобы сделать из 
жены сотрудницу и помощницу, которая столь нужна при разум-
ном ведении хозяйства» (2, с. 172–173). 

Интерпретируя вышеприведенный фрагмент из речи «Против 
Нееры», Фуко показывает, что его не следует понимать в раздели-
тельном смысле: любовные наслаждения – функция только курти-
занки, а функция жены – деторождение. Смысл фрагмента иной: 
куртизанка не может дать ничего, кроме сексуальных наслаждений, 
сожительница может дать немного больше, но только законная 
супруга может дать то, чего не могут ни первая, ни вторая, – закон-
ных детей, в будущем – наследников отцовского имущества и пол-
ноправных граждан. В тексте «Домостроя» Ксенофонта встречают-
ся неоднократные упоминания о сексуальном поведении, о 
необходимой умеренности и о физическом влечении супругов друг 
к другу. Умеренность и самообладание (enkrateia) необходимы для 
правильного ведения дома. Страсти и слабости типа лени, слабо-
душия, беспечности, обжорства, пьянства, мотовства, похотливо-
сти, если дать им волю, способны превратиться в настоящих хозя-
ев, а хозяин дома будет всего лишь их рабом. Брак и функции 



II. ОБЗОРЫ  

 
174 

главы семьи, управление домом требуют, чтобы человек был спо-
собен управлять самим собой.  

Это самообладание не является чертой, присущей только муж-
чине, но оказывается в конечном счете общей добродетелью супругов. 

Текст «Домостроя» Ксенофонта содержит критику косметики 
как попытки женщины стать более привлекательной для своего суп-
руга. Косметика отвергается тут как обман. Приводится такая анало-
гия: если муж преувеличивает перед женой размер своего состояния, 
то это нехорошо, это обман. Ведь состояние является их общим, и 
жена должна знать его истинные размеры. Общность владения не 
допускает обмана. Но тела супругов – это также их общая собствен-
ность. Поэтому нехорошо жене обманывать мужа относительно сво-
его тела, пытаясь выглядеть моложе, румянее, чем она есть на самом 
деле. В то же время, успокаивая свою жену, муж в «Домострое» 
Ксенофонта говорит, что она всегда желанна, ибо боги сделали так, 
что для лошади самое желанное в мире – лошадь, для собаки – соба-
ка, а для человека самое желанное – человеческое тело как оно есть, 
без всяких ухищрений и прикрас. Таким образом, влечение супругов 
друг к другу должно быть чисто естественным.  

Но что же все-таки должна делать жена, чтобы остаться же-
ланной для мужа, чтобы в один прекрасный день ее не вытеснила 
более молодая и красивая? «Мы удивимся, узнав, что даже и для 
этого решающим является дом и управление им» (2, с. 180). Сами 
повседневные обязанности хозяйки способствуют сохранению ее 
естественной красоты и, так сказать, «хорошей формы». Она не 
сидит, как лентяйка или как рабыня, но постоянно пребывает в 
движении: она надзирает, контролирует, поэтому у нее вырабаты-
вается хорошая осанка и та особая поступь, которая отличает, в 
глазах древних греков, свободного человека. (У мужчины надле-
жащая осанка и поступь вырабатываются при выполнении обязан-
ностей воина и свободного гражданина.) Итак, положение хозяйки 
дома имеет свой физический коррелят – красоту. Такая женщина 
уже имеет важнейшие элементы привлекательности, которые к то-
му же не блекнут с годами. При этом и одежда хозяйки дома отли-
чается от одежд рабынь и служанок большей изысканностью и эле-
гантностью. И наконец, именно она, свободно рожденная женщина, 
может подарить своему мужу наслаждение, которого ему не могут 
подарить рабыни. Ведь они отдаются хозяину по необходимости, 
жена – добровольно, из самого желания быть любимой своим му-



История сексуальности 
 

175 

жем. «Таким образом, благодаря особой форме физической красо-
ты, неотделимой от ее привилегированного статуса, и благодаря 
свободному желанию нравиться мужу хозяйка дома всегда будет 
первенствовать среди прочих женщин в доме» (2, с. 181). 

Фуко подчеркивает, что в тексте Ксенофонта нигде не идет речь 
о том, что добродетельный муж должен якобы ограничивать свою 
сексуальную активность исключительно супругой. Ни о какой сексу-
альной монополии жены на мужа, ни о какой симметрии супружеско-
го долга в этом смысле не было и речи. Некоторые фрагменты грече-
ских текстов, где женатые мужчины порицаются за сексуальные связи 
вне семейного круга, Фуко интерпретирует как порицание именно 
того, что мужчина заводит на стороне постоянные связи и побочных 
детей, как бы вторую семью. «Верность», к которой обязывает муж-
чину заключение брака, состоит в сохранении в любых обстоятельст-
вах именно за женой выделенного положения среди прочих женщин и 
именно за ее детьми – статуса законных наследников. Когда, напри-
мер, Медея в трагедии Еврипида кричит о «неверности» Ясона, то 
имеется в виду не то, что он собирается спать с другой женщиной, но 
то, что он лишает ее и ее детей их статуса.  

Итак, мудрость и умеренность мужа состоят в том, чтобы 
признавать привилегии законной супруги, а мудрость этой послед-
ней – в том, чтобы наилучшим образом исполнять обязанности хо-
зяйки дома, чтобы тем надежнее сохранить для себя «верность» 
мужа. Ни о какой «сексуальной верности», ни о какой «симметрич-
ной сексуальной монополии» не могло быть и речи. 

Рассматривая некоторые греческие тексты, в которых речь 
идет о необходимости для мужчины ограничить свою сексуальную 
активность одной только супругой, Фуко показывает, что и в них 
нет речи о симметрии сексуальных обязательств супругов в браке. 
Например, Платон в «Законах» выводит подобную обязанность 
мужчины из нужд и потребностей государства. По Платону полу-
чается, что это есть обязанность мужчины не перед женой, а перед 
государством, которому он должен подарить лучших и законных 
детей (а не тратить семя на производство внебрачных). 

Об Эросе, любовном стремлении и томлении греческие тек-
сты чаще говорят в связи с любовью между лицами одного и того 
же пола. Не потому, подчеркивает Фуко, что, например, в супруже-
ских отношениях не было места Эросу, но потому, что в них было 
и много другого, что и составляло их специфику, тогда как в случае 



II. ОБЗОРЫ  

 
176 

лиц одного пола именно Эрос и только он определял эти отноше-
ния. Поэтому глава книги под названием «Эротика» целиком по-
священа вопросу о месте отношений с мальчиками в греческом ис-
пользовании удовольствий. 

Заметно, что с этой темой связаны особое беспокойство и 
тревога. Древние греки как будто чувствовали, что подобные от-
ношения требуют особого обоснования и оправдания. Конечно, это 
странно для общества, известного как «терпимое» к «гомосексуа-
лизму». И мы ничего тут не поймем, подчеркивает Фуко, если бу-
дем пользоваться понятиями «гомосексуализм» и «терпимость».  

Прежде всего у греков не было самого противопоставления 
однополой и разнополой любви. «Быть распущенным, в их глазах, 
означало – быть не в состоянии устоять перед женщиной или маль-
чиком, причем последнее было ничуть не большим изъяном, чем 
первое» (2, с. 207). Например, у Диогена Лаэртского Бион «Алки-
виада... порицал за то, что, когда он был мальчиком, ради него му-
жья бросали жен, когда стал юношей – жены бросали мужей»1. 
Греки вообще не признавали двух родов желаний и влечений. Они 
свободно выбирали между объектом одного и другого пола, – так, 
женатый мужчина мог иметь мальчиков-любовников, – «но эта 
возможность в их глазах вовсе не связывалась с некоей двойной, 
амбивалентной и “бисексуальной” структурой желания» (2, с. 208, 
209). С их точки зрения, естественным является влечение к любому 
прекрасному существу независимо от его пола. 

Разумеется, вкусы отдельных людей различались, и некото-
рые отдавали явное предпочтение одному полу перед другим; это 
могло служить поводом для шуток, но никак не основой для клас-
сификации данного человека по универсальной типологии, затра-
гивающей сущностные характеристики человека. И сам человек, 
предпочитающий мальчиков, не воспринимал себя как «другого» 
по сравнению с поклонником женщин. 

Столь же неадекватными являются и понятия «терпимость» и 
«нетерпимость». Позиция греческого общества относительно люб-
ви к мальчикам была гораздо более сложной и озабоченной, чтобы 
ее можно было описать с помощью одного из этих понятий. 

                                                           
1 Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых филосо-

фов. – М., 1979. – С. 198. 



История сексуальности 
 

177 

Вообще, практика любовных отношений с мальчиками не толь-
ко разрешалась законами и общественным мнением, но и постоянно 
подкреплялась существованием определенных институтов, например 
армии или школы. Она имела религиозное оправдание в определен-
ных ритуалах и праздниках, на которых призывались покровительст-
вующие ей божества. Наконец, такая практика имела высокую оценку 
в культуре: существовала особая литература, воспевающая этот вид 
любви и доказывающая ее более высокую ценность. 

Но одновременно присутствует и целый ряд иных установок, 
например, презрение к слишком доступным или корыстным моло-
дым людям, осмеяние женоподобных мужчин. Так что оценка этой 
практики в действительности была очень сложной, и сложность эта 
отчетливо осознавалась.  

Так было ли греческое общество терпимым – и к чему имен-
но? Разобраться в этом мешает и бинарная оппозиция: гомосексу-
альные – гетеросексуальные связи. Все, что относится к гомосексу-
альным связям, мы склонны объединить и рассматривать как 
единую проблему. Но для греков дело обстояло иначе. 

Прежде всего, Фуко отмечает, что моральная проблематиза-
ция и философская рефлексия, которую мы встречаем в греческой 
литературе, относятся не ко всем видам однополой любви, но лишь 
к одному: между взрослым мужчиной и мальчиком. Прочие вос-
принимались как, в общем и целом, естественные и не ставящие 
особых проблем. Так воспринимались, например, отношения меж-
ду мальчиками-ровесниками. И в данном выделенном случае про-
блема состояла вовсе не в том, допустимы или нет гомосексуаль-
ные связи, но в различии возраста и статуса любовников. Вот что 
составляло проблему для философов и моралистов. Главной ценно-
стью и одновременно главной опасностью этих отношений было 
то, что это – связь между взрослым мужчиной, уже сформировав-
шимся и достигшим определенного статуса, с одной стороны, и 
еще формирующимся и не имеющим полноправного статуса, нуж-
дающимся в помощи и наставлении мальчиком – с другой. Отсю-
да – тесная связь «греческой любви» с практикой воспитания и об-
разования. Это ярко показывает пример Сократа. 

И главным объектом рефлексии тут были допустимые воз-
растные пределы. 

Специфика этих отношений сделала их объектом своего рода 
ритуализации; они были окружены системой правил, придававших 



II. ОБЗОРЫ  

 
178 

им ценность, форму и интерес. Например, существовала практика 
ухаживания, которая была весьма значимой областью морали и 
культуры. Только соблюдение всех правил делало данные отноше-
ния «прекрасными», ценными с эстетической и моральной точек 
зрения. Были ритуализированные роли «любящего» и «любимого». 
Первый должен был быть инициативен, полон огня и в то же время 
умерять свой пыл, дарить подарки, оказывать услуги – и ждать воз-
награждения со стороны любимого. Последний не должен был усту-
пать слишком легко, склоняться на домогательства разных поклон-
ников, принимать их из корыстных побуждений; но он должен был в 
конце концов продемонстрировать признательность за все, что сде-
лал для него любящий. «Однако в то же время эта практика ухажи-
вания ясно указывает, что сексуальные отношения между взрослым 
и мальчиком не были чем-то само собой разумеющимся: поэтому 
они должны были сопровождаться условностями, правилами пове-
дения, определенной манерой, целой игрой затяжек и преград, пред-
назначенных отсрочить вознаграждение любящего и включить это 
вознаграждение в серию дополнительных действий и отношений. 
Это означает, что отношения такого рода, хотя они и были вполне 
позволительны, вовсе не были безразличными» (2, с. 217). 

Игра ухаживания была открытой в двух смыслах. Во-первых, в 
пространственном. Если женщина была все-таки ограничена женской 
половиной дома, то мальчик по достижении известного возраста мог 
свободно посещать все общественные места, и, соответственно, 
влюбленный, будучи у всех на виду, мог обегать весь город, чтобы 
встретить его (распространенная тема шуток над влюбленными). Во-
вторых, в том смысле, что мальчик решал сам и был свободен в своем 
выборе. Насколько можно судить по текстам, его никто не принуждал 
и за него никто не решал. Такое положение существенно отличалось 
от положения девушки, живущей под властью отца.  

В силу этих обстоятельств с данным видом любовных отно-
шений были связаны особенно тонкие и деликатные стратегии по-
ведения, учитывающие свободу другого. 

В проблематизации любви к мальчикам большое место зани-
мал вопрос о возрасте мальчика. Когда осаждать его любовными 
притязаниями слишком рано, а когда уже слишком поздно? В каком 
возрасте мальчику уже не подобает принимать роль объекта любви? 
Обычно решающим признаком возмужания мальчика считался пу-
шок на подбородке, так что говорили, что первая бритва перерезает 



История сексуальности 
 

179 

нить любви. Мужчины, посещавшие слишком взрослых мальчиков, 
осуждались. Стоиков впоследствии критиковали за то, что они 
слишком долго удерживали своих возлюбленных, почти до 28 лет. 
Эта критика показывает, что определенный возрастной предел был 
не столько общим правилом, сколько предметом дискуссий. 

Специфические особенности тела подростка, особая красота 
созревающего мужского тела были в Греции предметом повышен-
ной эстетической оценки, которую особенно усиливало сознание 
временнóго предела, преходящести этой красоты. Прекрасно сле-
дить за ростом и возмужанием мальчика, но каждый новый признак 
этого возмужания указывал любящему, что близится неизбежный 
конец любовной связи. При этом Фуко особо предупреждает про-
тив того, чтобы понимать особую красоту подростка как женопо-
добие. Напротив, влюбленные часто подчеркивали и воспевали си-
лу, ловкость, мужественность любимых мальчиков, их победы на 
спортивных соревнованиях и храбрость на охоте. 

Неизбежный временной предел допустимой любовной связи 
с подростком заставлял думать о морально необходимом и полез-
ном с социальной точки зрения превращении этой связи в нечто 
более длительное и устойчивое – дружбу, philia.  

Проблематизация отношений с мальчиками выливалась в 
форму «рефлексии по поводу любви» (2, с. 223) – рассуждений об 
Эросе и его особенностях. Не надо заключать отсюда, что для гре-
ков Эрос объединяет только существа одного пола. Нет, но дело в 
том, что в отношениях с женщинами ситуация была существенно 
«закрытой», и тут не было места для той игры ухаживания, которая 
имела место в случае домогательства любви мальчика. 

Поведение мальчика, его манера держать себя по отношению 
к поклоннику, слишком быстрая уступка поклоннику или, напро-
тив, слишком большое упрямство и равнодушие были предметами 
пристального внимания окружающих. Тут решался вопрос о чести 
как самого мальчика, так и всей семьи. Поведение мальчика-
подростка было так же важно для чести семьи и его самого, как 
спустя много веков – поведение девушки на выданье. Сограждане 
наблюдали за мальчиком, и, например, слишком доступное поведе-
ние или явное корыстолюбие не могли не отразиться на мнении о 
нем – и на его положении в полисе уже после того, как он станет 
взрослым человеком. 



II. ОБЗОРЫ  

 
180 

Если влюбленность в мальчика и влечение к его телу были для 
взрослого грека вполне естественными, то в отношении самого 
мальчика дело обстояло иначе. С одной стороны, он еще не имел 
статуса мужчины, активного члена общества, с другой – он должен 
был им стать. Поэтому в том, что мальчик принимал роль сексуаль-
ного объекта, чувствовалась некоторая проблема. Чести мальчика 
все-таки не соответствовало соглашаться на такие отношения из 
чувственности, отдаваться с наслаждением. В то же время не выгля-
дело достоинством и полное равнодушие к ухаживаниям прилично-
го и уважаемого взрослого человека. По-видимому, считалось при-
личным, чтобы мальчик уступал поклоннику не из сексуального 
влечения, но из признательности за его внимание и из уважения к 
нему. Неприлично было прельститься богатством поклонника, но 
вполне прилично – перспективой дружбы с достойным и влиятель-
ным в полисе человеком, возможностью войти в хорошее общество, 
получить связи, образование, поддержку в карьере. 

В заключительной главе второго тома – «Истинная лю-
бовь» – рассматривается связь эротики с проблемой истины. Пред-
метом обсуждения является «Пир» Платона. Фуко подчеркивает, 
что позиция Сократа в этом диалоге отличается от позиций его со-
беседников вовсе не большей строгостью и требованием воздержа-
ния. Сократ меняет саму традиционную постановку вопросов, 
обычно обсуждаемых в эротике. Традиционно обсуждались вопро-
сы достойного поведения: когда, при каких условиях и какому лю-
бовнику надлежит уступать, чтобы все было «прекрасно». Сократ 
же говорит не об этом, но ставит вопрос о том, в чем само сущест-
во любви, ее природа и происхождение, источник ее силы, т.е. он 
ставит онтологический, а не деонтологический вопрос.  

Диотима объясняет Сократу, что люди «должны родить в 
прекрасном как телесно, так и духовно», ибо «рождение – это та 
доля бессмертия и вечности, которая отпущена смертному сущест-
ву»1. Для этого душа и стремится к прекрасному. У Платона, ко-
нечно, присутствует тема того, что в любимом мальчике надо лю-
бить душу, а не тело. Платон не был ни первым, ни единственным, 
кто так говорил. Но Платон обосновывает, почему должно быть 
так, почему любовь к телу ниже, чем любовь к душе. В то же время 
Платон ни в «Пире», ни в «Федре» не проводит однозначного про-

                                                           
1 Платон. Собр. соч.: В 4 т. – М., 1993. – Т.1. – С. 116, 117. 



История сексуальности 
 

181 

тивопоставления хорошей и дурной любви как любви к душе и 
любви к телу. Пусть низшая, пусть чреватая опасностью отвлече-
ния души от ее предназначения, но любовь к прекрасному телу во-
все не исключается однозначно: «Кто хочет избрать верный путь... 
должен начать с устремления к прекрасным телам в молодости. 
Если ему укажут верную дорогу, он полюбит сначала одно какое-
то тело и родит в нем прекрасные мысли, а потом поймет, что кра-
сота одного тела родственна красоте любого другого и что если 
стремиться к идее прекрасного, то нелепо думать, будто красота у 
всех тел не одна и та же. Поняв это, он станет любить все прекрас-
ные тела, а к тому одному охладеет, ибо сочтет такую чрезмерную 
любовь ничтожной и мелкой. После этого он начнет ценить красо-
ту души выше, чем красоту тела... от нравов должен будет перейти 
к наукам, чтобы увидеть красоту наук, и, стремясь к красоте уже во 
всем ее многообразии... повернуть к открытому морю мудрости, 
обильно рождать великолепные речи и мысли, пока наконец, на-
бравшись тут сил и усовершенствовавшись, он не узрит того един-
ственного знания, которое касается прекрасного...»1

. Итак, Платон 
вовсе не исключает тело из любовных отношений. Просто тело 
становится низшей ступенью в восхождении души к подлинному 
объекту любви, каковым является истина. Связав Эрос с истиной, 
Платон переворачивает обычные представления об активном лю-
бящем и пассивно уступающем его объекте. Поскольку любовь – 
это на самом деле любовь к истине, роли обоих любовников оказы-
ваются сходными. При этом старший, лучше владеющий собой и 
понимающий смысл устремлений влюбленной души, становится 
уже не поклонником, но наставником, и в силу этого он сам стано-
вится объектом любви. Таков смысл заключительных страниц 
«Пира», где юный красавец Алкивиад признается в том, как он без-
успешно пытался соблазнить Сократа. Алкивиад и другие окру-
жавшие Сократа юные мальчики были влюблены в Сократа и сле-
довали за ним, не зная, но постепенно начиная понимать, что дело 
не в том, что он ни в одного из них не влюблен, а, напротив, в том, 
что у него есть истинная любовь – т.е. любовь к истине. Его муд-
рость состоит в том, что он знает истинный предмет любви и пото-
му «не уступает» своим юным поклонникам. 

                                                           
1 Платон. Собр. соч:: В 4 т. – М., 1993. – Т.1 – С. 120–121.  



II. ОБЗОРЫ  

 
182 

Его мудрость и способность владеть собой превращают его в 
самый достойный объект любви, который знают эти молодые лю-
ди, но благодаря этим качествам он способен повести их дальше – 
к любви к истине. Таким образом, по мнению Фуко, Платон решает 
столь сложную и щекотливую для греческой культуры проблему 
того, что свободно рожденный мальчик, которому предстоит стать 
мужчиной, превращается в объект сексуальной активности взрос-
лого. Платон показывает движение души к иному объекту любви – 
и в этом движении роли влюбленного и возлюбленного меняются 
местами и в конечном счете уподобляются. Ибо, как говорит Пла-
тон, не половинки самого себя, но истины ищет человек в любви. 

В заключении Фуко отмечает, что именно применительно к 
любви к мальчикам впервые развивались такие этические принци-
пы, как требование симметричности и взаимности любовных от-
ношений, необходимость длительной борьбы с самим собой, по-
следовательное очищение любви от плотского и вопрошание 
человека о самом себе как субъекте желания.  

 
Т. 3. От себя 

 
Третий том исследования Фуко по истории сексуальности 

является последним из того, что он успел сделать. Смерть не по-
зволила ему написать намеченный им том по истории сексуально-
сти в средневековой культуре. 

Фуко начинает с рассмотрения сочинения Артемидора 
«Ключ к сновидениям» (II в.). Сексуальная тема присутствует в 
этом сочинении как проблема истолкования снов, в которых чело-
век видит себя совершающим половой акт с некоторым лицом, бо-
гом или животным. Интерпретация такого сна как благоприятного 
или зловещего зависит от того, как оценивается сам половой акт. 
При этом, как подчеркивает Фуко, предлагаемая Артемидором 
схема интерпретации исходит не из самого акта и его формы, но из 
партнера и ситуации. «Главный вопрос касается не столько соот-
ветствия половых актов от природы данной структуре или приня-
тым нормам, сколько того, что можно было бы назвать стилем ак-
тивности субъекта и сообразности этого стиля прочим аспектам его 
существования: семейным, социальным, экономическим» (3, с. 49). 
Так, видеть во сне себя совершающим половой акт с лицом более 
старшего возраста и положения хорошо для раба, ибо ему и вообще 



История сексуальности 
 

183 

присуще быть «младшим» и в зависимом положении, но плохо для 
свободного мужчины и главы семейства; совершать во сне половой 
акт с проституткой – к потере, ибо общение с проституткой есть 
непроизводительная трата семени; а совершать во сне половой акт 
с собственным рабом или рабыней – к выгоде, ибо означает поль-
зование собственным имуществом. В интерпретациях Артемидора, 
как мы видим, постоянно обыгрывается двойной смысл таких по-
нятий, как «овладеть» или «обладать», вследствие чего интерпре-
тация сексуальных сновидений оказывается по преимуществу эко-
номической. Инцест во сне с собственной матерью обладает, в 
интерпретации Артемидора, массой положительных значений, ибо 
мать есть порождающее и вскармливающее начало, так что подоб-
ный сон может означать успех, прибыль, почет и пр. Инцест с до-
черью интерпретируется в зависимости от целой совокупности со-
циальных и экономических обстоятельств: в зависимости от того, 
замужем дочь или нет, вдов сам отец или нет, богаче зять самого 
сновидца или беднее, такой сон может означать или растрату при-
даного, или помощь, исходящую от дочери, или же, напротив, не-
обходимость содержать дочь после ее развода. 

В интерпретациях Артемидора «легко обнаруживаются главные 
черты морального опыта aphrodisia, как они выступали в текстах клас-
сической эпохи» (3, с. 49). А книга Артемидора является свидетельст-
вом устойчивости этой традиции. Однако она непосредственно не по-
священа вопросам секса и затрагивает их только косвенно. Если же 
обратиться к сочинениям, трактующим эту тему непосредственно, то 
можно заметить некоторые новые по сравнению с классическим пе-
риодом моменты: это усиление строгости запретов и больший акцент 
на теме воздержания. Более подчеркиваются отрицательные послед-
ствия сексуальных излишеств для души и тела, повышается оценка 
брака и требования супружеского долга, зато уходит в тень тема ду-
ховного значения любви к мальчикам. В текстах философов и врачей 
I–II вв. присутствует такая строгость и даже суровость, которая обу-
словила широкие заимствования из них в морализирующих сочине-
ниях христианских авторов. Происходит не столько разрыв с идущей 
от классической Греции традицией, сколько смещение акцентов и по-
степенное нарастание темы необходимой строгости поведения. 

Темы сексуального поведения в первые века н.э. оказались 
помещенными в новый контекст, который Фуко называет «культи-
вированием себя»: «Что бросается в глаза в текстах первых веков – 



II. ОБЗОРЫ  

 
184 

в большей степени, чем новые запреты в сфере сексуального пове-
дения, – это настойчивое указание на внимание, которое нужно 
уделять самому себе; это модальность, широта, постоянство, стро-
гость, с которой предъявлено данное требование; это беспокойство 
по поводу любых неурядиц души и тела; это указание на важность 
самоуважения не только вследствие своего статуса, но уважения к 
себе как разумному существу, для чего и требуется отказ от насла-
ждений или ограничение их только браком и произведением по-
томства» (3, с. 55). То есть речь идет не о том, чтобы ввести какой-
то кодекс моральных запретов, но об «интенсификации того отно-
шения к самому себе, благодаря которому человек и конституирует 
себя как субъекта своих действий» (там же).  

Естественно приходит на ум распространенная характери-
стика духовной жизни эллинизма и Рима как нарастания «индиви-
дуализма», придающего все большее значение «частным» аспектам 
человеческого существования. Но, уточняя подобную характери-
стику, Фуко указывает, что, хотя «гражданская и политическая 
деятельность могла, до известной степени, изменить свою форму, 
она оставалась, по крайней мере для высших классов, важной ча-
стью существования. Вообще, древние общества оставались “пуб-
личными” обществами, где каждый существует в системе сильных 
локальных отношений, семейных связей, экономических зависимо-
стей, клиентальных или дружеских отношений» (3, с. 56). К тому 
же нельзя не учитывать, что именно те учения, в которых выдвига-
лись требования строгого и воздержанного поведения, особенно 
настоятельно указывали и на необходимость исполнения своего 
долга по отношению к человечеству, к согражданам и к семье. 

Требование заботы о самом себе (cura sui), известное, конеч-
но, и предшествующей философской традиции, становится в рим-
ской культуре «сердцевиной самого “искусства существования”» 
(3, с. 59). Фуко постоянно подчеркивает при этом, что происходит 
не разрыв с классической греческой традицией, но смещение ак-
центов. Например, в диалоге Платона «Алкивиад» Сократ доказы-
вает юному честолюбцу Алкивиаду, что желающий управлять 
людьми должен прежде познать науку управления, а для этого 
нужно также и познать самого себя, чтобы осознать все свое неве-
жество, и нужно «прилежно заботиться о себе». При этом Сократ 
замечает Алкивиаду: «Ну, выше голову! Если бы ты заметил это 
свое состояние в пятьдесят лет, тебе трудно было бы поправить 



История сексуальности 
 

185 

дело прилежанием. А сейчас ты как раз в таком возрасте, когда не-
обходимо чувствовать такие вещи»1. В первые же века н.э. утвер-
ждается представление, что забота о себе и познание себя нужны 
не потому, что без этого нельзя занять почетное положение в госу-
дарстве, но прежде всего потому, что это нужно человеку ради него 
самого. Эта тема встречается и у платоников, и у стоиков, и у эпи-
курейцев, что Фуко подтверждает многочисленными цитатами из 
Апулея, Сенеки, Марка Аврелия, Эпиктета, Плиния и др. Так, 
Эпиктет понимает философию как опыт постоянной заботы о себе. 
И приступить к этому не поздно в любом возрасте. Эпиктет и оп-
ределяет человека как существо, предназначенное к тому, чтобы 
заботиться о себе. В этом лежит фундаментальное отличие его от 
животных: «Забота о себе, по Эпиктету, есть долг-привилегия, дар-
обязанность, и она обеспечивает нашу свободу благодаря тому, что 
принуждает нас рассматривать самих себя как объект всего нашего 
прилежания» (3, с. 62). 

Философы выдвигают заботу о себе в качестве принципа не 
только философской, но человеческой жизни вообще, во всякое 
время и на всех ее этапах. Речь шла о том, чтобы трансформиро-
вать опыт повседневного существования в непрерывное упражне-
ние по самопознанию и самосовершенствованию; при этом важно 
никогда не расслабляться. 

Люди, которым дают свои советы Сенека или Плутарх, – это 
не честолюбивые и жадные до знаний подростки, которых Сократ 
побуждал к самопознанию и к занятиям самим собой. Это взрослые 
мужи. Так, Луцилий был прокуратором Сицилии и по возрасту был 
не намного моложе Сенеки.  

Забота о себе представляла не установку общего характера, 
но усилие, работу. Для этого существовали определенные методи-
ки. Например, требовалось установить для себя определенное вре-
мя дня – вечер, перед тем, как отойти ко сну, или, напротив, утро – 
и посвятить это время только самому себе, своей душе, анализу 
своих мыслей и чувств. Вообще, «заниматься собой – занятие не 
для лентяев. Требовалось заботиться о теле, соблюдать определен-
ный режим здоровой жизни, заниматься физическими упражне-
ниями – но без излишества! – удовлетворять как можно более уме-
ренно свои потребности. Требовалось предаваться размышлениям, 

                                                           
1 Платон. Диалоги. – М., 1986. – С. 209. 



II. ОБЗОРЫ  

 
186 

чтению, делать заметки о прочитанных книгах или прослушанных 
беседах, чтобы их потом перечитывать. Требовалось напоминать 
себе об истинах, которые уже знаешь, но которые надо усвоить 
глубже» (3, с. 6). 

Вокруг заботы о себе сложилась система устной и письменной 
деятельности, посвященной как работе над собой, так и общению с 
другими. «Тут мы касаемся одного из наиболее важных аспектов 
деятельности, посвященной себе: она являлась не упражнением в 
самоизоляции, но, напротив, настоящей социальной практикой» (3, 
с. 67). Касаясь социального аспекта практики заботы о себе, надо 
вспомнить прежде всего о сообществах последователей какой-либо 
философской традиции, например неопифагорейцев или эпикурей-
цев. Вокруг Эпиктета (как и многих других философских наставни-
ков) сложился кружок людей, для которых он выступал в роли учи-
теля, хотя среди них были люди вполне зрелые и принадлежащие 
высшим слоям общества. У знатных семей, особенно в Риме, вообще 
существовала практика своего рода частных «консультантов», кото-
рые давали моральные советы и ободряли своих патронов и их семьи 
на пути следования моральному долгу. 

Деятельность по направлению души и культивированию себя 
часто встраивалась в родственные, дружеские и прочие отношения. 
Поэтому «Забота о себе выступает и как интенсификация социаль-
ных связей» (3, с. 69). 

В практике заботы о себе глубоко переплетались темы меди-
цинские и этические. Целый ряд медицинских понятий и образов 
применительно к душе мы встречаем, например, у Эпиктета: он 
говорит о вскрытии душевного нарыва, ампутации больных частей, 
горьких лекарствах для души и т.п. Эпиктет говорил также, что 
философская школа представляет собой настоящий кабинет вра-
ча, – это место, где врачуют душу. 

В то же время и врач Гален настаивал на необходимости вза-
имного проникновения философии и медицины. Он же считал, что 
в компетенцию врача входят и расстройства души, такие, как лю-
бовная горячка, страсти или заблуждения.  

В культивировании себя этот медицинский аспект проявлялся 
как постоянное и неослабное внимание к своему телу. Такое внима-
ние «до известной степени было парадоксальным, ибо было связано 
(по крайней мере, частично) с системой морали, в которой смерть, 
болезнь и физическое страдание не были подлинным злом и для ко-



История сексуальности 
 

187 

торой опять-таки следовало бы скорее обращать внимание на свою 
душу, чем заботиться о поддержании своего тела» (3, с. 72). Разгадка 
этого кажущегося парадокса в том, что господствовало представле-
ние о связи между болезнями души и тела: так, дурные обычаи души 
могли вести к немощам тела, а «излишества тела обнаруживали и 
поддерживали болезни души». Озабоченность была связана с этим 
взаимопереходом физических и душевных расстройств и с призна-
нием того, что следует исправлять душу, чтобы «тело не довлело над 
ней, и исправлять тело, чтобы душа могла сохранять власть над со-
бой» (3, с. 73). При этом превалировал образ тела уже не очень мо-
лодого, стабильное функционирование которого очень хрупко и по-
стоянно нарушается всевозможными недугами и неприятностями. 
Такое тело угрожает душе не столько неумеренными аппетитами, 
сколько болячками, слабостями и немощами. «Практика заботы о 
себе подразумевает, что человек в своих собственных глазах являет-
ся не только несовершенным, невежественным, нуждающимся в ис-
правлении, формировании и наставлении, но к тому же страдающим 
от недугов, которые надо врачевать или ему самому, или компетент-
ному в этом лицу» (там же). Каждый должен осознать, что он нуж-
дается в лечении и помощи.  

В практике заботы о себе видное место занимало также и по-
знание себя: «Было развито целое искусство познания себя, со 
своими точными рецептами, особыми формами исследования и 
своим сводом упражнений» (3, с. 74). 

Среди процедур самоиспытания Фуко особо упоминает сле-
дующую, описываемую Плутархом: каким-либо интенсивным фи-
зическим упражнением возбудить себе аппетит, потом приказать 
накрыть стол самыми изысканными блюдами и после некоторого 
их созерцания отослать все слугам, а самому удовольствоваться 
пищей рабов. Подобные упражнения в воздержании характерны и 
для эпикурейцев, и для стоиков. Но если для эпикурейцев речь шла 
о том, чтобы показать себе, как удовлетворение самых элементар-
ных потребностей может дать более полное и стабильное наслаж-
дение, чем удовлетворение наиболее изысканных и искусственных, 
то для стоиков цель подобных упражнений состояла скорее в том, 
чтобы подготовить себя к возможным лишениям, заранее показав 
себе, как легко на самом деле можно обойтись без всего того, к че-
му привязывают человека его привычки, воспитание, общественное 
мнение и забота о поддержании своего статуса.  



II. ОБЗОРЫ  

 
188 

Рука об руку с такой практикой воздержаний шел регуляр-
ный анализ своего сознания: например, каждый вечер, перед отхо-
дом ко сну, в тишине и спокойствии припомнить весь прошедший 
день, анализируя и оценивая свои поступки, мысли и побуждения, 
выступая для самого себя и обвинителем, и защитником. Считалось 
необходимым также, чтобы мысль постоянно работала над самой 
собой, была чем-то вроде фильтра для собственных представлений, 
исследовала их, контролировала и отбирала. В отличие от упраж-
нений в воздержании, эта работа должна быть непрерывной. Соз-
нание должно стать для самого себя, по выражению Эпиктета, 
«ночным сторожем». 

Целью всех этих упражнений и работы сознания должно 
стать обращение к себе (conversio ad se). Оно рассматривалось как 
«траектория движения, благодаря которому, избегнув зависимостей 
и любых форм порабощения, человек в конце концов воссоединя-
ется с самим собой, как с убежищем, защищающим от бурь, или 
цитаделью, защищенной своими укреплениями» (3, с. 82). 

Именно в таком контексте культивирования себя и существо-
вала в первые века н.э. моральная рефлексия над сексуальными на-
слаждениями. То, что на первый взгляд выглядит как большая по 
сравнению с классической Грецией строгость, даже суровость, 
нельзя понимать в привычном для нас духе как сексуальные запре-
ты: «Область того, что могло быть запрещенным, вовсе не расши-
рилась, и не было попыток организовать запреты в более автори-
тарную и действенную систему» (3, с. 84). Изменения в отношении 
к сексу были связаны с тем способом, каким индивид конституиро-
вал себя как моральный субъект. Как и в классической Греции, 
речь шла прежде всего о том, чтобы сохранять самообладание, вла-
ствовать над собой. Но изменилась расстановка акцентов. Индивид 
все более и более воспринимал себя как существо слабое и хруп-
кое, нуждающееся в охране и защите.  

В связи с этой культурой заботы о себе и возвращения к себе 
часто говорят о нарастании индивидуализма и пессимизма в рим-
ской культуре и связывают это с тем, что, в отличие от греческого 
полиса, в огромной империи человек чувствовал себя песчинкой, от 
которой ничего не зависит. Отсюда – желание уйти в себя, укло-
ниться от политической деятельности и т.п. Но Фуко критикует этот 
расхожий образ. Он указывает, что римская администрация, присое-
диняя к себе новые территории, вовсе не ломала существовавшие 



История сексуальности 
 

189 

там системы власти и управления, но, напротив, стремилась на них 
опереться, подключить их к собственному функционированию. По-
этому политическая активность господствующих слоев населения 
вовсе не стала меньше. И культивирование себя не означало «внут-
реннюю эмиграцию»: оно сочеталось с признанием необходимости 
выполнять свой долг перед согражданами, друзьями и семьей.  

Однако изменился характер отношения человека (разумеется, 
речь может идти только о представителе высших слоев общества) к 
своему статусу и обусловленному этим статусом политическому 
призванию. Это отношение перестало быть чем-то само собой ра-
зумеющимся, оно проблематизировалось. 

Аналогично проблематизировались и супружеские отношения. 
Они перестали быть само собой разумеющейся структурой доминиро-
вания-воспитания, с одной стороны, и подчинения – с другой.  

Фуко отмечает в связи с этим, что в эллинско-римском мире 
женщины были более независимы, чем в Греции классического пе-
риода. Это было связано также и с тем, что мужчина-гражданин по-
терял часть своего политического значения. Женщины не только 
получали приданое, но постепенно приобретали право все более 
свободно распоряжаться им во время замужества; появились брач-
ные контракты, предусматривающие, что в случае развода приданое 
должно быть возвращено. «Во всяком случае, если судить по неко-
торым текстам первых веков н.э., брак превращался для мужчины – 
мы ведь располагаем только свидетельствами мужчин – в очаг более 
важного, более интенсивного, но также и более сложного и пробле-
матичного опыта» (3, с. 96). Брак стал рассматриваться не просто как 
нечто, полезное для рода или для полиса, не только как способ орга-
низации домашнего хозяйства. Особым опытом стало само состоя-
ние женатого человека: существование, разделенное с другим, и глу-
боко личная связь, и взаимное положение партнеров. 

Итак, вопросы секса обсуждались в позднеэллинистической и 
римской литературе в контексте «культивирования себя», а сам этот 
контекст был неразрывно связан с проблематизацией таких сторон 
жизни, как политическая деятельность, статус, супружество. 

Рассмотрение тем, в рамках которых происходило обращение 
к проблемам секса в этой культуре, Фуко распределяет по трем 
рубрикам: тело, жена, мальчики. 

 
 



II. ОБЗОРЫ  

 
190 

Тело 
 
Фуко начинает эту рубрику с анализа текстов Галена. Со-

гласно Галену, природа стремилась произвести нечто бессмертное, 
но имела для этого неподходящий материал. Чтобы преодолеть 
этот недостаток, природа сделала так, чтобы живые существа сово-
куплялись и производили на свет себе подобных. Для этого приро-
да наделила их особыми репродуктивными органами и связала с 
ними чрезвычайно сильное желание и наслаждение. В описании 
физиологии полового акта, даваемом Галеном, Фуко подчеркивает 
следующие характерные черты. 

Во-первых, желание и наслаждение «встроены» в саму физио-
логию полового акта, объясняемого через механизм давления и рез-
кого, конвульсивного извержения жидкости. Поэтому желание и на-
слаждение – это неотъемлемые, самой природой обусловленные 
составляющие полового акта. Во-вторых, половой акт и половые 
органы женщин трактуются не как дополнительные, но как изо-
морфные мужским. И у женщин предполагается выработка и извер-
жение семенной жидкости. Только у них этот процесс менее совер-
шенен и завершен. Поэтому и в возникновении новой жизни 
мужское семя играет более значительную роль. В-третьих, половой 
акт рассматривается как затрагивающий функционирование всех 
жизненно важных органов. 

Извергаемая семенная жидкость – величайшая ценность, за-
родыш будущей жизни. Этим обусловливаются важность и досто-
инство полового акта. Но это обусловливает и его опасность, ибо 
данный акт затрагивает весь организм как целое и связан с потерей 
этой ценнейшей жидкости. К тому же его конвульсивный характер 
заставлял многих медиков прошлого, и Галена в их числе, видеть в 
нем аналогию эпилептического припадка. Неудивительно, что эпи-
лепсия связывалась с половыми излишествами. Врачи описывали 
тяжелые хронические болезни, являющиеся следствием истощения 
жизненных сил из-за половых излишеств. Отсюда могли происте-
кать истощение слуха, потеря зрения, потеря памяти и ослабление 
всех жизненных органов. Поэтому, хотя половой акт и сексуальное 
наслаждение вовсе не рассматривались как что-то дурное само по 
себе, медицинская мысль первых веков н.э. подходила к ним с оза-
боченностью и тревогой. Вообще, характеризуя изменения отно-
шения к сексу, Фуко отмечает, что тут не происходит разрыва с 



История сексуальности 
 

191 

установками античности, но отчетливо видна более высокая сте-
пень тревоги и озабоченности: человек изначально рассматривает-
ся как существо хрупкое и уязвимое. Так, и излишества в половой 
жизни ведут к губительным последствиям. Поэтому воздержание 
представляется предпочтительным. От него не видят никакого вре-
да – по крайней мере для мужчин. Напротив, врачи разъясняют, что 
якобы причиненный воздержанием вред на самом деле был обу-
словлен резким и внезапным изменением режима, а вовсе не воз-
держанием самим по себе. Во всяком случае, воздержание необхо-
димо в ранней юности, когда организм еще не окреп, и в старости, 
когда он уже ослабевает и потеря драгоценных жизненных элемен-
тов с семенной жидкостью становится губительной. 

Чтобы не нанести себе вреда, следует соблюдать постоянным 
режим, что требует непрестанной работы души над самой собой. Эта 
работа состоит в том, чтобы, управляя собой, искать в любовных уте-
хах не наслаждения, но лишь избавления от неудобств, проистекаю-
щих от повышенного давления жидкости. При этом медицинская тра-
диция предостерегает от phantasiai – образов, возбуждающих душу и 
побуждающих ее искать излишних наслаждений, не обусловленных 
естественной потребностью тела. Так что работа души над собой 
нужна также и для того, чтобы душа не вредила телу, возбуждая в нем 
лишние потребности. Фуко обращает внимание на то, что мастурба-
ция, если только она не вызывается никакими фантазиями, обсужда-
ется в медицинской литературе одобрительно, как разумный и эко-
номный способ удовлетворить естественные потребности тела.  

Рекомендуемый режим был сложным и многоаспектным. Он 
должен был учитывать сезон, время суток, возраст и темперамент 
лица, его занятия и принимаемую пищу. Все эти факторы надо бы-
ло учитывать и подбирать их сочетания, чтобы не навредить себе 
половой активностью. 

И однако же, сколь бы сложным ни был этот режим, не сле-
дует переоценивать его важность. Соображения режима сексуаль-
ной жизни занимают в медицинских трактатах эпохи во много раз 
меньше места, нежели соображения, касающиеся пищи и режима 
питания. Еда и питье составляли для грека и римлянина куда более 
важную проблему, чем секс.  

 
 

 



II. ОБЗОРЫ  

 
192 

Жена 
 
В Греции классического периода особый стиль существования 

женатого мужчины был связан с тем, что он должен быть главой се-
мьи и уважаемым гражданином, т.е. человеком, которому надлежит 
управлять. Отсюда и вытекала необходимость для женатого мужчи-
ны уметь владеть собой, вести себя разумно и умеренно. Однако ме-
жду II в. до н.э. и началом II в. н.э. этика супружеского поведения 
претерпела существенные изменения. В этот период можно заметить 
и некоторые изменения в практике брака. Как можно судить по тек-
стам эпохи, брак стал занимать большое место в жизни мужчины, 
приобрел для него большее значение. И хотя Фуко специально ого-
варивается (3, с. 174), что невозможно дать точные оценки масштаба 
этого феномена или определить, был ли он характерен для всех или 
только для высших слоев общества, тем не менее «довольно отчет-
ливо видно, что искусство вести супружескую жизнь в многочис-
ленных текстах осмысливается и определяется относительно новым 
способом» (там же). Во-первых, все большее и большее значение 
приобретают «личностное отношение между супругами, объеди-
няющая их связь, поведение друг по отношению к другу... и это от-
ношение начинает рассматриваться не как производное от ситуации 
главы семьи, но как первичное и основное, вокруг которого органи-
зуются и от которого зависят все остальные отношения» (там же). 
Во-вторых, требование умеренности в поведении женатого мужчины 
начинает связываться не столько с необходимость властвовать над 
домочадцами, сколько с взаимностью супружеских обязанностей. 
«Интенсификация заботы о себе идет рука об руку с более высокой 
оценкой другого» (3, с. 175).  

Стоики Римской империи развивают традиционную тему ес-
тественности брака (которая, впрочем, оспаривалась школой кини-
ков), но вносят в нее существенно новые мотивы. Издавна призна-
валось двойственное значение брака: для продолжения рода и для 
полиса (ибо семья – образующий элемент полиса, и только закон-
ные дети становятся полноценными гражданами полиса, способ-
ными исполнять общественные функции). 

Римский автор Мусоний Руф, рассуждая о целях брака, пере-
носит акцент с продолжения рода на союз. Он замечает, что обыч-
но в качестве целей брака признают две: продолжение рода и со-
вместную жизнь с ее взаимной поддержкой и взаимными услугами. 



История сексуальности 
 

193 

Однако сам Мусоний утверждает, что, как бы ни было важно про-
должение рода, оно не может считаться целью брака. Ведь если бы 
дело было только в этом, люди могли бы (как это рекомендуют ки-
ники) расходиться сразу после соития. А если так не поступают, 
значит, их целью является все-таки совместная жизнь, в которой 
они обмениваются взаимными услугами и оказывают друг другу 
внимание и заботу. 

Разделив людей на два пола, Творец захотел их соединить, и 
для этого вложил в каждый пол могучее стремление к союзу с дру-
гим. «Речь идет о том, – делает вывод Фуко, – что в человеческом 
существе присутствует фундаментальное и первичное стремление, 
влекущее не только к физической близости, но и к совместному 
существованию» (3, с. 179). Отсюда вытекает не только естествен-
ность брака, но и то, что секс вне брака противен стремлению, за-
ложенному в человека самой природой. 

Стоббей приводит рассуждения Гиероклеса, согласно кото-
рому человек есть животное парное. Человек создан, чтобы жить 
парой: благодаря этому он имеет потомство и партнера по жизнен-
ному пути. «И природа, и разум совпадают в устремлении, тол-
кающем к браку» (3, с. 181). 

Существовала идущая от античности традиция обсуждения 
достоинств и неудобств брака. В эту традицию стоики вносят но-
вую постановку вопроса. Для Мусония Руфа, Эпиктета или Гие-
роклеса дело не в том, что быть женатым лучше или удобнее: это 
долг человека, универсальный закон природы. Для стоиков «брак 
есть одна из тех обязанностей человека, благодаря которой его ча-
стное существование становится нужным людям» (3, с. 182).  

При этом Эпиктет признает одно исключение из общего пра-
вила: философу, действительно, лучше не жениться, так как его 
семья и его дети – это все человечество. Он живет, выполняя свой 
долг сразу перед всей этой огромной семьей. Но если бы он жил в 
городе мудрецов, где все были бы философами, познавая и испол-
няя законы природы и разума, то в таких условиях и философу сле-
довало бы жениться: ведь в тесте, жене, детях он находил бы род-
ственные себе существа.  

Для Мусония Руфа парная природа человека не имеет ника-
ких исключений, так что даже философу следует жениться. Ибо 
первый долг философа – жить согласно природе и разуму и пока-



II. ОБЗОРЫ  

 
194 

зывать другим пример того, как это возможно. Поэтому именно 
философ не имеет права уклоняться от брака. 

Мусоний описывает связь между супругами как самую близ-
кую, высокую и достойную из всех человеческих связей. Фуко об-
ращает внимание, что Аристотель, хотя признавал супружеские 
отношения весьма тесными и важными, все-таки самой близкой из 
человеческих связей считал кровное родство, прежде всего – отно-
шение родителей к своим детям. Для Мусония же отношение, свя-
зывающее супругов, сильнее даже отношения, привязывающего 
родителей к своим детям. 

Так понимаемое супружеское отношение уже не сводится 
только к отношению доминирования-подчинения и разделений до-
машнего труда. В отличие от «Домостроя» Ксенофонта, у названных 
римских авторов речь идет о настоящем искусстве раздельного су-
ществования. Оно включает, в частности, искусство разговаривать. 
Разумеется, в «Домострое» Ксенофонта муж разговаривает с женой: 
он направляет ее, руководит, дает советы, как жене исполнять свою 
функцию хозяйки дома. Но у многих римских авторов выражено 
другое представление о супружеских разговорах. Например, Пли-
нию нравилось, что его Кальпурния была в курсе его общественных 
дел, делила с ним его тревоги, радовалась его успехам, читала его 
труды и была их первым ценителем, слушала его беседы. 

Брак в глазах многих римских писателей означал превраще-
ние двоих в некое новое единство. При этом стоики приписывали 
обоим полам в принципе одинаковые склонности и способности, 
например способность женщин к добродетели. 

Разумеется, цитированные тексты не могут представлять ре-
альную брачную практику первых веков н.э. В них представлена 
всего лишь некая теоретическая «сильная модель» (3, с. 191) супру-
жеской жизни. Но нельзя и недооценивать значимость самого факта 
появления подобной модели, в которой супружеские отношения 
становились «привилегированными одновременно онтологически и 
этически, причем привилегия дается этому двойственному, сексу-
альному и разумному одновременно, гетеросексуальному отноше-
нию за счет всех прочих человеческих отношений» (там же). 

Такое понимание брака по-новому ставило и вопрос о сексу-
альной монополии в браке. Так, Эпиктет дает совет соблюдать невин-
ность до брака. Однако у него это совет, а не запрет. Мусоний Руф 
осуждает всякую сексуальную активность вне брака. Выдвигая такой 



История сексуальности 
 

195 

принцип в отношении мужчин, он вовсе не выражает общее мнение. 
Он весьма радикален в осуждении любой внебрачной сексуальной 
связи и даже осуждает сексуальные отношения между двумя свобод-
ными и не состоящими в браке лицами, как и всякую практику кон-
трацепции. И то и другое в его глазах противоречит природе и разуму. 

Мусоний Руф осуждает и то, что веками казалось само собой 
разумеющимся: сексуальные отношения между хозяином дома и 
рабыней, даже незамужней. Он спрашивает: если муж позволяет 
себе такое, как он сможет запретить жене иметь дело с рабами? 

Конечно, в своих требованиях строгой симметрии супруже-
ского долга и сексуальной монополии супругов друг на друга Му-
соний отнюдь не выражает расхожие представления эпохи. Но сам 
факт появления подобной позиции уже симптоматичен. 

Другие авторы допускают, что женатый мужчина имеет дело 
с рабынями и позволяет себе и другие вольности. В то же время 
ничего подобного, разумеется, не допускается для женщины. Во 
многих текстах указывалось, что долг жены – не только хранить 
безусловную верность мужу, но и терпеливо сносить и прощать его 
отступления от супружеской верности. И тем не менее видно, что 
отношение к внебрачным связям женатого мужчины изменилось по 
сравнению с принятым в Греции. Они постепенно начинают вос-
приниматься не как безусловное право мужчины, но как проявле-
ние его слабости и несовершенства, к которому, впрочем, любящая 
жена должна относиться терпеливо. Требования умеренности и 
воздержанности в поведении женатых мужчин выступают со все 
большей силой. Причем они мотивируются не необходимостью 
управлять собой, чтобы быть в состоянии управлять другими. Плу-
тарх, например, призывает мужей не иметь никаких сексуальных 
отношений с другими женщинами, ибо это заставляет жену стра-
дать. Он советует мужьям уподобляться разумным пчеловодам, 
которые не приближаются к пчелам после того, как имели сноше-
ние с женщиной. Правда, он не забывает при этом порекомендо-
вать женам терпимость. 

Определение брака как глубоко личной и сильной связи застав-
ляет переосмыслить и отношение к любовным утехам. Авторы, пи-
савшие о семейной жизни, были чрезвычайно сдержанны относитель-
но секса как такового. Ничего подобного советам по его технике у них 
нет. Но есть две общие установки. С одной стороны, супружеская 
жизнь не должна быть чужда Эросу и Афродите. С другой – к супруге 



II. ОБЗОРЫ  

 
196 

следует приближаться со сдержанностью и уважением. Не следует 
обращаться с супругой как с любовницей. Если сам муж приучит 
свою жену к безудержности и нескромности, к поведению любовни-
цы – как он будет потом требовать от нее супружеской добродетели? 

Но в то же время более высокая оценка супружества становит-
ся источником для более высокой оценки сексуальных отношений: 
«Сексуальные отношения и наслаждения, если они являются разде-
ленными и общими, образуют фактор сближения между супругами. 
Использование любовных утех составляет благоприятный фактор 
для формирования и укрепления тесного союза между супругами» 
(3, с. 210). По словам Плутарха, Афродита – это мастер, создающий 
согласие и привязанность между мужчиной и женщиной, ибо через 
их тела и благодаря наслаждению она связывает души.  

 
Мальчики 

 
На фоне повышения значимости и ценности супружеских от-

ношений в римской культуре по сравнению с греческой происхо-
дит падение интереса к теме любви к мальчикам. Не то чтобы рим-
ляне чуждались и осуждали такие отношения. Просто они потеряли 
интерес и значимость, потерялся окружавший их в классической 
Греции живой философский интерес. Фуко объясняет это тем, что в 
Риме объектами таких отношений были не свободные мальчики, а 
рабы, и потому тут такие отношения не могли вызывать тех про-
блем, какие они вызывали в Греции. 

Постепенно сходит на нет литература, посвященная любви к 
мальчикам и воспевающая глубокое философское значение такой 
любви. Появляется то, что Фуко называет «новой эротикой», – 
римский любовный роман о приключениях разлученных влюблен-
ных, которые в конце концов воссоединяются. Подобно тому как в 
греческой эротической литературе значение любви к мальчикам 
связывалось с воздержанием от непосредственного физического 
акта и превращением этой любви в нечто высшее – истинную 
дружбу, так и в римском любовном романе огромное значение 
имели целомудрие влюбленных и то, с какой силой и цельностью 
характера они оба во всех перипетиях сохраняли это целомудрие, 
предназначая себя только для одного-единственного избранного 
предмета любви.  

               З.А. Сокулер 


