
70

УДК 13, 18                 DOI: 10.31249/chel/2024.01.05

Строева О.В.
СОФИЯ ВЛАДИМИРА СОЛОВЬЕВА И
МАТЕРЬ МИРА НИКОЛАЯ РЕРИХА:

ФИЛОСОФСКО-ПОЭТИЧЕСКОЕ И ВИЗУАЛЬНОЕ ВОПЛОЩЕНИЕÓ

Институт кино и телевидения (ГИТР), Россия, Москва,
olessia_75@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена анализу идеи Софии В.С. Соловьева в кор-
реляции с образом Матери Мира Н.К. Рериха. В русской философии космизма
присутствуют общие символы, связанные концепцией всеединства, среди кото-
рых особенно интересны женские образы Софии и Великой Матери, понимаемые
философами русского ренессанса как одни из ключевых для последующей эпохи.
Цель исследования – выявить общие черты и различия в философско-
художественных трактовках этих образов у Соловьева и Рериха, а также обосновать
важность обращения к концепции Софии и Матери Мира в контексте современ-
ной культуры, принимая во внимание актуальность женских движений в совре-
менном мире.

Ключевые слова: русская философия; София; Рерих; Соловьев; Мадонна;
современная культура.

Поступила: 25.09.2023      Принята к печати: 15.10.2023

Ó Строева О.В., 2024

mailto:olessia_75@mail.ru


София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

71

Stroeva O.V.
Sophia by Vladimir Solovyov and World Mother by Nicholas Roerich:

philosophical, poetic and visual embodimentÓ
Institute of Cinema and Television (GITR), Russia, Moscow,

olessia_75@mail.ru

Abstract. The paper analyses the image of Mother of the World created by
Nicholas Roerich in correlation with the idea of Sophia discussed by Vladimir So-
lovyov. There are many common images associated with the concept of unity in Rus-
sian philosophy of cosmism, among which the image of the Great Mother is especially
interesting, understood by the philosophers of the Russian Renaissance as one of the
key symbols for the next era. The purpose of the current study is to identify similarity
and difference in the philosophical and artistic interpretations of this image by Roerich
and Solovyov substantiating the relevance of the concept of Sophia and the Great
Mother in the context of contemporary culture in regard to feministic trends.

Keywords: Russian philosophy; Sophia; Roerich; Solovyov; Madonna; contem-
porary culture

Received: 25.09.2023                                                  Accepted: 15.10.2023

Введение

Своеобразие русской философии заключается в стремлении
к идеалу цельного знания, что получило общее название «русского
космизма», подразумевающего органическое всеобъемлющее все-
единство. Цельное мировосприятие русских философов включает
в себя как чувственный опыт и рациональное мышление, так и эс-
тетическую и религиозно-этическую составляющие. В трудах рус-
ских космистов «мотив сакральной заданности особого предназна-
чения человеческого микрокосма, нераздельно-неизбывно связан-
ного и природными, и культурными “нитями” с Макрокосмом
Вселенной, обретает статус специфического концепта» [Шибаева,
2004, с. 35]. Действительно, духовность является одной из харак-
терных черт русского философского мировоззрения, где духовный
опыт становится частью общего синкретического знания как анти-
теза крайностям западного рационализма и позитивизма. Сочетание

Ó Stroeva O.V., 2024

mailto:olessia_75@mail.ru


Строева О.В.

72

«острого чувства реальности», как определял это Н. Лосский, с
интеллектуальной интуицией и сверхчувственным опытом, по
мысли русских философов, должно привести к всеобщему синтезу
и гармонии с миром на новом уровне развития человеческого бытия.

Такой синкретический подход в мировосприятии может
быть назван специфическим неомифологизмом, особенно в части
стремления вернуться к нераздельному переживанию микро- и
макрокосмоса. Этот специфический неомифологизм, в том числе
включающий обретение духовного опыта посредством поэзии и
искусства, отсылает нас, с одной стороны, к подобным опытам в
эстетике Ренессанса. С другой стороны, в западной философии
экзистенциализма, вдохновленной Ф. Ницше, прослеживается та
же тенденция к синкретизму через иррационализацию языка, раз-
рушение метафизических понятий, слияние объекта и субъекта,
через переживание полноты человеческого бытия, но часто в кон-
тексте нигилистического отказа от идеи божественного Абсолюта
в пользу чистого антропоцентризма. Так, например, концепция
«четверицы»1 М. Хайдеггера и в целом его поэтическая онтология
очень близки внутренне исканиям русских философов, особенно в
плане интуитивизма и восстановления связей чувственного и
сверхчувственного, обретения истины полноты бытия через про-
изведение искусства или вещь. Неомифологический поворот ирра-
ционалистов западной неклассической парадигмы философствова-
ния основан на противостоянии логоцентризму, поэтому многие из
них черпали вдохновение в досократическом периоде, когда прин-
цип целостности мировосприятия был естествен и определялся
мифом. Однако отличие русского философского подхода заключа-
ется в том, что новый синкретический метод строится на переос-
мыслении христианского этапа развития религиозного мышления,
а не на его отвержении. По мысли В. Соловьева, отрицание тоже
необходимо, так как является промежуточным этапом, важным для
свободного принятия божественного начала, таким образом, имен-
но принцип свободы становится прогрессивным принципом при-

1 Четверица по Хайдеггеру – это проекция бытия в форме квадрата, кото-
рая состоит из двух диагоналей (Небо и Земля, Боги и Люди), представляющих
собой единство четырех элементов. См.: Хайдеггер М. Вещь // Хайдеггер М. Вре-
мя и бытие. – Москва : Республика, 1993. – С. 316–326.



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

73

нятия целостности мироздания, основанного на любви и соприча-
стности Абсолюту.

Немаловажную роль в этом новом опыте свободного акта
любви и слияния с мирозданием на разных уровнях играют жен-
ские образы. Подобно тому, как Парменид и Ж. Деррида сравни-
вали взаимоотношения философа и истины с общением с женщи-
ной1, в философском творчестве В. Соловьева София становится
не просто концепцией, она обретает жизнь в его поэзии в виде
конкретно-чувственного женского образа. Акцентирование внима-
ния на роли женского начала в процессе единения мира характер-
но и для творчества Рериха, который связывал новый этап разви-
тия человеческой цивилизации с образом Матери Мира. Между
образами Софии и Великой Матери прослеживается как явное
сходство, так и различие, поэтому задача настоящего исследования –
выявить общие универсальные и специфические черты в этих сим-
волах, а также осмыслить их значимость для современной культуры.

Владимир Соловьев и София

В философской концепции В. Соловьева София есть нераз-
дельное тождество идеального и материального, другими словами,
материально воплощенная идея или идеально преображенная ма-
терия. Она же есть любовь, которая проявляется в соединении
чувственности и разума, в то же время, она тело Божие или мате-
рия Божества, которые воплощаются индивидуально в богочело-
веке Христе и богочеловечестве как едином организме. А.Ф. Лосев
выявил несколько аспектов Софии у Соловьева, среди которых
главные: 1) абсолютно божественный и нетварный – Премудрость;
2) сотворенный космос мира вещей; 3) разумный космос; 4) антро-
пологический тварный – человечество [Лосев, 1990, с. 230–231].
Сам В. Соловьев считал Софию двойственным существом, так как
она одновременно есть «субъект тварного бытия и объект боже-
ственного действия». Самым важным ее аспектом он полагал сво-
бодную волю, которая приводит к разъединению в мире:
«…обособление Мировой Души от всего приводит к потере связей
между элементами внутри общего организма» [Соловьев, 2021,

1 См.: Парменид «Поэма о природе» и Ж. Деррида «Шпоры Ницше».



Строева О.В.

74

с. 181–183]. Таким образом, София – это вечное стремление к идее
единства (данной в Логосе) на основе свободного волеизъявления,
а кроме того, борьба со злом эгоистического существования, кото-
рое состоит в желании обособиться, противопоставляя себя другому.

Наряду с концептуальным пониманием Софии Соловьева-
философа у Соловьева-поэта проявляется особенное отношение к
этому образу как к возлюбленной, с которой он вступает в особые
мистические отношения. В стихотворении «О Софии» 1876 г., по-
добно Пармениду, путешествовавшему к дому богини Алетейи1,
философ представляет Софию как некую венценосную прекрас-
ную деву, олицетворяющую тайну мироздания (то же, что истина
для философа):

У царицы моей есть высокий дворец,
О семи он столбах золотых,
У царицы моей семигранный венец,
В ней без счету камней дорогих.
И в зеленом саду у царицы моей
Роз и лилий краса расцвела,
И в прозрачной волне серебристый ручей
Ловит отблеск кудрей и чела.
Но не слышит царица, что шепчет ручей,
На цветы и не взглянет она:
Ей туманит печаль свет лазурных очей,
И мечта ее скорби полна.
Она видит: далеко, в полночном краю,
Средь морозных туманов и вьюг,
С злою силою тьмы в одиночном бою
Гибнет ею покинутый друг.
И бросает она свой алмазный венец,
Оставляет чертог золотой
И к неверному другу, – нежданный прешлец,
Благодатной стучится рукой.
И над мрачной зимой молодая весна –
Вся, сияя, склонилась над ним
И покрыла его, тихой ласки полна,
Лучезарным покровом своим.

1 С древнегреческого алетейя – несокрытость, так назвал богиню в поэме
Парменида М. Хайдеггер, хотя в тексте она безымянная. Большинство исследова-
телей считают богиню, упомянутую в поэме «многокарающей Дикэ», отождествляя
ее со Справедливостью или другими божествами.



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

75

И низринуты темные силы во прах,
Чистым пламенем весь он горит,
И с любовию вечной в лазурных очах
Тихо другу она говорит:
«Знаю, воля твоя волн морских не верней:
Ты мне верность клялся хранить,
Клятве ты изменил, – но изменой своей
Мог ли сердце мое изменить?» [Соловьев, 1974, с. 62]

Сходство с поэмой Парменида в этом стихотворении просле-
живается в образе некоего недосягаемого дома или дворца, где живет
богиня или царица и доступ куда открыт лишь избранным. У Соловье-
ва, несмотря на кажущуюся конкретную чувственность поэтического
образа, София, именуемая «царицей», «подругой вечной», «лучезар-
ной», «красотой неземной», далека как от мирского восприятия, так и
традиционно религиозного, как считали многие исследователи (назы-
вая стихотворение парафразом «Песни песней»). Как пишет один из
исследователей поэзии В. Соловьева, «за реальными чертами образа
женской красоты проступает безмерное (столь любимое эпохой сим-
волизма) – образ мистический, божественный или всемирно-
природный» [Крохина, 2006, с. 139]. Действительно так, но в этом
стихотворении важен не только этот общий момент, а другой – ха-
рактерный только для Соловьева: София проявляет всеобъемлющую
любовь к неверному или заблудшему другу-недругу, показывая, что
его предательство никак не может повлиять на ее расположение к
нему. В этом проступает идея свободной воли, которая так важна для
Соловьева, и ее природа состоит во множественности версий боже-
ственной истины. И в этом проявляется своеобразие именно Со-
ловьевской трактовки образа Софии, отличной от библейско-
гностической и любой другой – символистской или романтической.
Таким образом, Соловьев ближе всего оказывается как раз духу поэмы
Парменида, где мысль о вариативности взаимоотношений философа
и истины проявляется в том, что богиня называет философа то юно-
шей (куросом), хотя в начале поэмы, он именуется «знающий муж»,
то по отношению к девам Солнца он назван супругом:

Как непогрешимое сердце легко убеждающей Истины,
Так и мнения смертных, в которых нет непреложной достоверности.
Но все-таки ты узнаешь и их тоже: как о кажущихся вещах
Надо говорить правдоподобно, обсуждая их все в совокупности.



Строева О.В.

76

В «Трех свиданиях» Соловьев подобным образом описывает
разные возрастные периоды, когда его посещают видения Софии в
Москве, Лондоне и Египте: «Я ей сказал: “Твое лицо явилось, но
всю тебя хочу я увидать. Чем для ребенка ты не поскупилась, в
том – юноше нельзя же отказать!”, <…> “о лучезарная! тобой я
не обманут: я всю тебя в пустыне увидал”, <…> “так я прозрел
нетленную порфиру и ощутил сиянье божества”»1 [Соловьев,
1974, c. 128, 130]. Парадокс в том, что стихи Соловьева часто ис-
толковывают не исходя из его собственной философии, рассматри-
вая его поэзию как нечто отдельное от его основной концепции и
его самого как поэта-символиста отдельно от философа. Поэтому
приписывают ему либо лирическую метафоричность, либо отсыл-
ки к библейским притчам, либо гностические мотивы (ведь он
«увлекался» Каббалой и прочими средневековыми учениями).
Сравнение его стихотворения с поэмой Парменида, возможно, то-
же противоречит его собственной позиции об этапах развития ре-
лигиозной философии, где он относит древних греков к так назы-
ваемой «природной религии» и «натуралистическому сознанию».
В поэме Парменида персонифицируются идеи Истины, Справед-
ливости, Судьбы, они названы именами богинь, представляющихся
мифологическому сознанию объективной чувственной реально-
стью. Безусловно, сам Соловьев рассуждает уже с позиции «поло-
жительного откровения», как он сам это называет, то есть с пози-
ции объективного идеалиста. Однако сам он настаивал на том,
чтобы идеи воспринимались не как рациональные понятия, а как
существа, как живые сущности, в реальность которых следует ве-
рить. Соответственно его поэзия о Софии – образец такого ожив-
ления и переживания эйдосов. В свое время Хайдеггер увидел этот
посыл у Парменида и сформулировал принципы поэтической он-
тологии, таким образом, выводя его учение на новый уровень по-
нимания. Поэзия Соловьева внутренне соответствует именно такой
философской интерпретации в большей степени, чем какой-либо
другой.

1 Примечание В. Соловьева к поэме: осенний вечер и глухой лес внушили
мне воспроизвести в шутливых стихах самое значительное из того, что до сих пор
случилось со мною в жизни [Соловьев, 1974, c. 130].



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

77

Но почему эту близость к эйдосам как к объективным суще-
ствам помогает постичь именно женское начало? Традиционный
образ Софии (Премудрости из Книги Притчей Соломона, схожей с
древнегреческой Афиной) С.С. Аверинцев описывал следующим
образом: «Премудрость в своем отношении к Богу есть Его деми-
ургическая, мироустрояющая воля <...> “художница” <…> специ-
фику Софии составляет женская пассивность, сопряженная с мате-
ринской многоплодностью, ее “веселие”, а также глубинная связь не
только с космосом, но и с человечеством» [Аверинцев, 2006, с. 396].
В Каббале София – героиня Песни Песней, ищущая своего Воз-
любленного, желающая воссоединиться с Всевышним, символ Бо-
жественного присутствия в мире1. В средневековой гностической
интерпретации София (Эйн-Соф) выступала также и в качестве
жены Адама. В отличие от библейских и гностических концепций
София у Соловьева представляет собой общий космологический
принцип его философии всеединства, поэтому она одновременно
бесконечно удалена от человеческого измерения, но и близка по-
средством любви. Как писал А.Ф. Лосев, «почему образ Софии
пленял его (Соловьева) в течение всей его сознательной жизни?
Он пленял его вне всякого гностического мифологизма, а только
как более человеческое понимание божественной непостижимо-
сти» [Лосев, 1990, с. 250].

Такое поэтическое отношение к философским идеям, в том
числе к категории истины, свойственно не только досократической
философии или богословию, но и всей иррациональной филосо-
фии XX в. Интуитивная герменевтика М. Хайдеггера, вдохновлен-
ная Парменидом, рассматривает образ Алетейи как онтологиче-
ское переживание открытости. Через мифопоэтический язык, как
считал Хайдеггер, и через произведения искусства только и может
просвечивать истина бытия. Так и Соловьев писал, что наиболее
полным и высшим типом мышления и познания является «умствен-
ное созерцание» или «интуиция», так как идеи как самостоятель-
ные метафизические сущности не могут быть произведениями нашей
отвлекающей мысли, их необходимо отличать от родовых понятий

1 А.Ф. Лосев: в Каббале чувствуется весьма напряженная сексуальная ат-
мосфера, так что это какой-то мистически-сексуальный социализм. Едва ли такие
идеи были близки В. Соловьеву [Лосев, 1990, с. 252].



Строева О.В.

78

[Соловьев, 2021, c. 83–84.]. Художнику идея является в целостном
виде, а не как результат рассудочной деятельности, в том числе и
истинному философу, соединяющему идеальное созерцание и ло-
гическую рефлексию в отличие от «механического мышления»,
которое «анализирует действительность, но не способно дать связь
и единство» [там же, с. 126]. П. Флоренский развивал ту же мысль
об «интеллектуальной интуиции», свойственной русскому типу
мышления, в противовес крайностям рационализма и иррациона-
лизма западной философии: «Истина становится доступной созна-
нию только благодаря рациональной интуиции, доводящей соче-
тание дискурсивной дифференциации ad infinitum с интуитивной
интеграцией до степени единства» [цит. по: Лосский, 2018, с. 236].

Таким образом, сочетание философской и художественной
деятельности у Соловьева совершенно не случайно. Поэтический
образ Софии дополняет философскую концепцию и не может рас-
сматриваться отдельно от нее, так как он есть возможность мисти-
чески пережить полноту этой мысли, эстетически ее созерцать во
внутреннем опыте. Согласно общей философии цельного знания и
всеединства одного рационального постижения Софии недоста-
точно на уровне понятия, поэтому поэтический образ раздвигает
границы восприятия и позволяет его познать онтологически как
«распахнутость» в терминологии М. Хайдеггера. Те же тенденции
проявляются и в творчестве Н. Рериха.

Матерь Мира Николая Рериха

Многие исследователи творчества Рериха называли его
«русским Леонардо да Винчи», так как он занимался и наукой, и
археологией, и живописью, а в качестве ученого «в своих работах
Рерих предложил новую методологию, соединившую научный и
интуитивный способы мышления, обобщил древнюю и восточную
мысль и открытия экспериментальной науки» [Никитич, 2014, c. 145].
В подобной синтетической практике действительно звучат ренес-
сансные мотивы: целостность картины мира, понимание природы
человека как космологического существа, который органично не-
разделим с природой и мистическим началом. Однако Ренессанс
стал тем переломным моментом, когда антропоцентризм начал
разрушать связь с природой и божественным началом, но именно в



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

79

русском философском мышлении оказалось возможным новое
возрождение космологизма. Н.К. Рерих в своих литературных тру-
дах и художественных произведениях воплотил всеобъемлющий
синтез различных культурных слоев и концепций постижения бы-
тия на перекрестке восточной и западной цивилизации.

В 1924 и в 1930 г. Н. Рерих написал два живописных варианта
«Матери Мира», которые имеют одну композицию и общий сине-
голубой колорит: она восседает на престоле над горным пейзажем
и лицо ее наполовину скрыто под покрывалом, над ней звездное
небо или вместо звезд ее окружают святые с нимбами. Сам Рерих
позже писал в очерке «Держава Света» следующее: «Учения гово-
рят о наступившей эпохе Матери Мира. Близкая всем сердцам, по-
читаемая умом каждого рожденного Матерь Мира опять становит-
ся у великого кормила. Будет счастлив и убережен тот, кто поймет
этот Лик эволюции» [Рерих, 1931]. Матерь Мира становится обоб-
щением женских духовных образов различных культур и религий у
Рериха, она выходит за рамки понимания ее как Богородицы, он рас-
ширяет образ Мадонны до более универсального: «Образ Матери
Мира, Мадонны, Матери Кали, Преблагой Дуккар, Иштар, Куанин,
Мириам, Белой Тары, Радж-Раджесвари, Ниука – все эти благие обра-
зы, все эти жертвовательницы собрались в беседе, как добрые знаки
единения. И каждая из них сказала на своем языке, но понятном для
всех, что не делить, но строить нужно» [Рерих, 1994].

В 1932 г. Н. Рерих создал также картину «София-Премудрость»,
где изобразил ее на огненном коне: здесь она летит над городом
как всадница, окруженная пламенем, и держит в руках свиток. Та-
ким образом, Рерих объединяет образы Богоматери и Софии в Ма-
тери Мира, показывая ее то в функции строительницы, защитницы
и посредницы между непостижимым Логосом и человеком, то в
роли вестницы перемен. Соловьев же напрямую не связывал Со-
фию с материнским началом или Богоматерью, считая, что София –
отдельное божественное существо, отличное и от Христа, и от Ма-
рии. Этим картинам предшествовала «Царица Небесная над рекою
жизни» (1911), которая была написана как эскиз росписи Храма
Святого Духа в Талашкине. Здесь образ вполне соответствует пра-
вославной иконографии, хотя уже заметно авторское прочтение
образа. Прекрасно зная канон, как отмечают исследователи, «он
смог переосмыслить древнюю иконопись, работая над созданием



Строева О.В.

80

нового стиля в иконописно-мозаичном искусстве. Он имел на это
право, ибо подобно древним мастерам Рерих был художником-
духовидцем, могущим проникать не только в глубины прошлого,
но и за границу видимой очевидности, перенося добытые знания и
впечатления на полотно» [Соколов, Соколова, 2022, с. 191]. У Ре-
риха образ получился максимально универсальным и синтетиче-
ским, так как его задача – объединить различные религиозные
символы и культурные традиции в одном визуальном воплощении.
Соловьев также выступал за единение Востока и Запада, но мыс-
лил его более умозрительно. Поскольку визуальное искусство
имеет дело с более конкретными образами, чем поэзия, Рерих син-
тезировал различные художественные приемы – от иконописных
канонов до традиционных индийских элементов, добавив импрес-
сионистические впечатления от пейзажей Гималаев. В данном
случае горный пейзаж удивительно точно передает смысловое на-
полнение образа, поскольку он одновременно реален и символичен.

Мать Мира, или Великая Мать с точки зрения архетипиче-
ского анализа – пересечение земного и небесного, в ней есть нача-
ло материальное и идеальное, дарующее жизнь и смерть. Струк-
турный анализ архетипа Великой Матери как проблемы Женского
в коллективном бессознательном, наиболее полно предпринятый
Э. Нойманном, включал в круг женских архетипов основные индо-
европейские мифологические образы. Эти фигуры были сгруппи-
рованы Нойманном в диаграмме функциональных сфер женского
начала с четырьмя диагоналями: добрая мать – разрушительница
(Деметра, Исида, Мария – Кали, Геката, Горгона) и благая дева –
темная дева (София, Мария, Муза – Цирцея, Лилит, Астарта),
включающие разные аспекты женского – позитивные и отрица-
тельные – от смерти, болезней, экстаза и безумия до плодородия,
духовного преображения и мудрости [см.: Нойманн, 2021, с. 76].

В отличие от психоаналитического подхода к интерпретации
архетипа Великой Матери, Рерих и Соловьев, казалось бы, идеали-
зируют свои образы, используя только положительные стороны
женского начала. В изображении огненной Софии Н.К. Рериха
присутствует элемент воинственности, связанный с грядущими
переменами, как он сам писал: «Сказала, что пришло время Мате-
ри Мира, когда приблизятся к земле Высокие Энергии, но в гневе
и в разрушительстве эти энергии вместо сужденного созидания



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

81

дадут губительные взрывы» [Рерих, 1994]. Соловьев, когда гово-
рит об освобождении Софии от ее тварной сущности и свободы
относительно Бога, пишет так: «Суета и рабство тления не добро-
вольно, а по воле мировой души» [Соловьев, 2021, с. 184]. В ико-
нографии София имела облик ангела с огненным ликом, руками и
крыльями, с венцом на голове, иногда олицетворяя церковь, ино-
гда сближаясь с образом Девы Марии в ее небесном образе. Так и
в картинах Рериха подчеркивается двойственность женского начала,
когда Матерь Мира предстает в разных своих функциях и ипоста-
сях. У Соловьева в поэзии превалирует безоговорочное восхище-
ние и преклонение перед образом Софии как воплощением самого
эйдоса Красоты, однако в его философских рассуждениях она так-
же являет свою двойственную сущность.

Некоторые философские аспекты образа Великой Матери
можно прояснить, обращаясь к книгам философского учения Жи-
вой Этики, фрагментам из произведений и писем супруги Н.К. Ре-
риха Елены Ивановны Рерих, которая и вдохновила его на написа-
ние упомянутых картин 1924 и 1930 г. и многих других сюжетных
полотен. Поэтому художник не раз повторял, что под его картинами
должно быть два имени – женское и мужское. Например, в книге
«Криптограммы Востока» она пишет: «Матерь Мира скрывает
Имя Свое. Матерь Мира закрывает Лик Свой. Матерь общая Вла-
дыкам, не символ, но Великое явление Женского Начала, пред-
ставляющего духовную Матерь Христа и Будды, Та, которая учила
и рукоположила Их на подвиг. С давних пор Матерь посылает на
подвиг. По истории человечества Ее Рука проводит неразрывную
нить. При Синае голос Ее звучал. Образ Кали был принимаем, ос-
нова Изиды, Иштар» [Сент-Илер, 1993]. Здесь явственна связь об-
раза Матери Мира с духовными подвижниками всех времен и на-
родов как эманациями ее воли. Кстати сказать, полотно 1924 г.
должно было стать центральным в композиции серии «Знамена
Востока», которая посвящена героям, святым, мифологическим
персонажам [Рерих … , 2004].

Как можно заметить, и у Соловьева, и у Рериха в изображении
Софии и Матери мира доминирует голубой или лазурный цвет в со-
четании с золотом: «…вдруг золотой лазурью все полно», «и в пурпуре
небесного блистанья, очами, полными лазурного огня, глядела ты,
как первое сиянье всемирного и творческого дня» [Соловьев, 1974,



Строева О.В.

82

c. 128, 130]. Архетипически женское земное начало в архаических
культурах изначально связывалось с черным цветом как олицетво-
рением земли, небесные же цвета приписывались мужскому нача-
лу. Однако в иконописной символике синий начал традиционно
ассоциироваться с небесным происхождением Богоматери, ее при-
надлежностью к миру горнему, в сочетании с золотом – как олице-
творением божественного сияния. Дева Мария ассоциировалась с
лазурью как образом чистоты и целомудрия. Картины Рериха пе-
реполнены синим и голубым цветом, что в сочетании с образом
гор создает эффект удаленности, бескрайности и метафизичности.
Так художник стремился подчеркнуть нематериальный, универ-
сальный, всеобщий характер Великой Матери как прародительни-
цы всего живого. «Немногие художники могли показать волную-
щую картину неба, вызвав высокое волнение у зрителя так, как это
умел делать Н. Рерих. То волнение, которое вызывают картины
Рериха, имеет полную аналогию с музыкальным волнением <…>
сине-желтое сочетание сродни состоянию счастья и отражает чув-
ства добрые – доброту и оптимизм» [Элькин, 2014, с. 340].

Еще один аспект – светоносность. Как писал искусствовед
Е.П. Маточкин, «картина “Матерь Мира” поражает своей светоси-
лой. Написана она так, как если бы Рерих буквально следовал сло-
вам Флоренского: “Словно какая-то ткань, словно какое-то тело из
тончайших звездных лучей ткется в мировых основах” [Флорен-
ский, 1990, с. 128]. Действительно, облик Матери Мира кажется
сотканным из чистейшей сияющей пряжи. Рерих следует тут са-
мым общим представлениям многих народов, которые “уже сло-
жили красоту Матери Мира – этой светоносной материи” [Рерих,
1992, с. 76]. Вокруг ее фигуры мерцает аура в виде двух ослепи-
тельных кругов. Внешний овал, окаймленный кольцом, усеян пур-
пуровыми искрами. Сверкающие сферические волны, лучи – все
словно живет, вибрирует, наполняя своим дыханием космическое
пространство. Художник создает алмазное блистание с помощью
отдельных корпускул белой темперы на голубом, темно-синем и
слегка лиловом подмалевке. Это та же живописная пуантель, ко-
торой он оперировал в картине “Чудо” (1943), создает здесь фее-
рию космического Огня, подобную полыханию полярных сияний»
[Рерих … , 2004].



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

83

Образ покрывала у Рериха и Соловьева («и покрыла его, ти-
хой ласки полна, лучезарным покровом своим») можно также отне-
сти к христианской традиции, поскольку покров всегда выступал
необходимым атрибутом Богородицы в роли защитницы. Рерих
добавил на одежду Матери Мира символы славянских птиц в ка-
честве орнамента, что подчеркивает заложенную в русской куль-
туре связь всех времен и верований. Соловьев также отводил Рос-
сии особую миссию в процессе объединения мира, в том числе
София, как заметил А.Ф. Лосев, имела у него национально-
российский и социально-исторический аспект: «Посвящая древ-
нейшие свои храмы святой Софии, русский народ дал этой идее
новое воплощение, неизвестное грекам (которые отождествляли
Софию с Логосом)… Так, наряду с индивидуальным, человече-
ским образом Божества – наряду с Богоматерью и Сыном Божиим –
русский народ знал и любил под именем святой Софии социальное
воплощение Божества и церкви Вселенской» [цит. по: Лосев, 1990,
с. 253–254].

С другой стороны, в буддийских храмах лица статуй «гнев-
ных» божеств, отвечающих за охрану Учения, в том числе и жен-
ских их ипостасей, закрываются тканью, чтобы сдержать их силу,
оградить от всесжигающего духовного Огня прихожан, поскольку
его напряжение непереносимо для простых смертных.

В стихотворении Соловьева упоминается «алмазный венец
семигранный», что можно проинтерпретировать в связи с этим со-
циально-историческим аспектом Вселенской церкви как образ но-
вой церкви, в которой сохранилась «неподвижная божественная
основа», и ее должен оплодотворить разум человеческого начала,
чтобы «породить духовное человечество» [Соловьев, 2021, с. 234].
Число семь архетипически означает первооснову мироздания и
универсализм, что отражалось в христианской семантике как Бо-
жественное число полноты и явление Троицы в мире: Бог в твари
и тварь в Боге. В притче Соломона говорится о Софии: «Премуд-
рость построила себе дом, вытесала семь столбов его» (Притч. 9:1).
В целом семерка отсылает и к ветхозаветной традиции (менора) и
новозаветной (семь таинств, Апокалипсис), что выдает привязан-
ность Соловьева к христианству, но воплощенную не формальным
образом, а только сущностным.



Строева О.В.

84

Таким образом, общие черты Софии Соловьева и Матери
Мира Рериха состоят в их универсальной функции единения мира
на разных уровнях. Именно женское начало становится эффектив-
ным посредником между Божественной недосягаемостью Логоса и
человеческим миром за счет своей собственной двойственности.
И если в патриархальной христианской культуре София сводится к
подчиненному положению, то в русской философии она становит-
ся важным и равноправным элементом достижения полноты гар-
монии Абсолюта, а также олицетворением свободного духа.

Заключение.
Актуальность образов Софии и Матери Мира

в современной культуре

Современная западная культура сегодня активно развивает
тему значения и самодостаточности женщины, желая восстановить
справедливость за многовековое патриархальное неравенство, ко-
торое представляла женщину в качестве Другого или антитезиса, в
то время как мужчина в этой системе бинарных координат всегда
выступал субъектом, абсолютом, сущностью и тезисом. Как писа-
ла Симона де Бовуар, «поскольку женщины не полагали себя как
Субъекта, они не создали мужского мифа, в котором бы отрази-
лись их проекты; у них нет ни собственной религии, ни собствен-
ной поэзии: они опять-таки мечтают через мечты мужчин» [Бовуар,
2017, с. 110]. Однако борьба за равные социальные права и восста-
новление симметрии переросла в другую тенденцию – отказ от
бинарности как таковой и развитие так называемых квир-ценностей.
Небинарность свойственна всему новому типу мышления иррацио-
нальной философии постмодернизма ХХ в., обосновавшему прин-
цип деконструкции, то есть отказа от диалектических оппозиций в
пользу дифферанса и номадизма – духовного кочевничества и по-
стоянного искания себя.

Если Гегель через операцию тезис – антитезис – синтез
логически обосновывал то, что необходимая дифференциальность
гендера представляет собой опосредствование, через которое
субъект в своей единичности постигает себя как род, то Ж. Делёз
считал, что подход Гегеля является ложным образом различия, так
как утверждение себя через Другого является ошибочным. Таким



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

85

образом, в дизъюнктивном синтезе оппозиция «мужское – жен-
ское» должна быть заменена на противопоставление концепта
субъекта и бытия субъектом или бытием женщины versus сущность
гендерной идентификации. Например, номадизм предполагает отказ
от субъективности как таковой, то есть, по сути, ситуацию распада
личности, что было пророчески предречено В. Соловьевым, когда
он говорил о том, что антропоцентризм неизбежно приведет к са-
моотрицанию. Однако он также считал, что через эту стадию че-
ловечество может прийти к свободному пониманию истины и гар-
монии.

Образы Софии и Великой Матери с точки зрения агрессив-
ного феминизма, возможно, слишком архаичны, поскольку неиз-
бежно могут ассоциироваться с тем патриархальным символиче-
ским порядком прошлого, против которого феминизм агрессивно
воюет, страстно желая «совершить трансгрессию». Однако, как мы
выяснили, русские философы дают новую трактовку этим образам,
которая могла бы стать выходом из кризиса и точкой сборки для
распадающегося субъекта. Парадоксально, но феминизм стал
крайним проявлением женского архетипа в своем негативном про-
явлении, что является искаженным воплощением идеи Рериха о
наступлении эпохи Матери Мира.

Е.И. Рерих еще в 1930 г. предупреждала: «Идущее время
снова должно предоставить женщине место у руля жизни, место
рядом с мужчиной, ее вечным сотрудником. Ведь все величие
Космоса зиждется на этих двух Началах. Основа Бытия есть вели-
чие двух Начал. Как же возможно умаление одного из них? Все
переживаемые и грядущие бедствия и космические катаклизмы
имеют в основании причину – унижение женщины. <…> Разве
возможны были бы все сейчас творимые ужасы и преступления,
если бы оба Начала были уравновешены? Да, в руках женщины
сейчас спасение человечества и планеты. Женщина должна осознать
свое значение, свою великую миссию Матери Мира и в полной от-
ветственности готовиться стать не только сотрудницей мужчины,
но его вдохновительницей и истинной матерью» [Рерих, 1999, с. 89].
«Пусть женщина – Матерь Мира – скажет: “Да будет Свет!” Каков
же будет этот Свет и в чем будет заключаться огненный подвиг?
В поднятии знамени Духа, на котором будет начертано: Любовь,
Знание и Красота. Человечество должно осознать великий Косми-



Строева О.В.

86

ческий закон – закон величия и равновесия двух Начал, как основу
Бытия. Все принципы, лишенные этих двух Начал, вызывают не-
уравновешенность и разрушение. Но пусть женщина, осознавшая
этот закон и стремясь к уравновешиванию Начал, сохранит всю
красоту женского облика, пусть не утеряет мягкость сердца, тон-
кость чувств, самопожертвование и мужество терпения» [Рерих,
1999, с. 116].

Действительно, мы можем наблюдать в современной куль-
туре актуализацию женского начала, но в форме агрессивной
борьбы, напоминающей месть, она пока остается всего лишь си-
мулякром тех идей, о которых писали Рерих и Соловьев. В русской
философии заложено истинное понимание роли женского начала,
воплощенного в образах Великой Матери и Софии (которые до-
полняют друг друга как разные аспекты всеединства), находящих-
ся в синтезе с мужским началом – Логосом и Абсолютом. Как пи-
сал В. Соловьев, «осуществить это единство, или создать истинного
человека, как свободное единство мужского и женского начала, со-
храняющих свою формальную обособленность, но преодолевающих
свою существенную рознь и распадение, – это и есть собственная
ближайшая задача любви» [Соловьев, 2021, с. 265].

Список литературы

Аверинцев С.С. София // София-Логос. Словарь. – Киев : Дух i літера, 2006. – С. 395–399.
Бовуар С. Второй пол. – Москва : Азбука-Аттикус, 2017. – 1300 с.
Крохина Н.П. София в теургической поэзии Вл. Соловьева // Соловьевские иссле-
дования. 2006. – № 2(13). – С. 136–152.

Лосев А.Ф. Владимир Соловьев и его время. – Москва : Прогресс, 1990. – 720 с.
Лосский Н. История русской философии. – Москва : Академический проект, 2018. –

551 с.
Никитич Л.А. Н. Рерих – русский Леонардо да Винчи // Вестник культурологии. –

2014. – № 2(69). – С. 143–150.
Нойманн Э. Великая мать. – Москва : Добросвет, 2021. – 410 с.
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. Т. 1. – Москва : МЦР, 1999. – 432 с.
Рерих Н.К. Восток–Запад. – Москва : МЦР, 1994. – 104 с.
Рерих Н.К. Держава Света. 1931. – URL: https://rerih.org/library/3008/6
Рерих: пророчества : [кн.-альбом] / [Князева В.П., Кузнецова И.Н., Маточкин Е.П.].
Самара : Агни, 2004. – 198 с.

Рерих Н.К. Алтай – Гималаи. – Рига : Виеда, 1992. – 336 с.
Сент-Илер Ж. (Рерих Е.И.) Криптограммы Востока. – Москва : МЦР, 1993. – 80 с.
Соловьев В.С. Смысл любви. – Москва : АСТ, 2021. – 512 с.



София Владимира Соловьева и Матерь Мира Николая Рериха:
философско-поэтическое и визуальное воплощение

87

Соловьев В.С. Стихотворения и шуточные пьесы. – Ленинград : Советский писа-
тель, 1974. – 350 с.

Соколов В.Г., Соколова Б.Ю. Христианские ценности в наследии и жизненном пути
Николая и Святослава Рерихов // Вестник культурологии. – 2022. – №3(102). –
С. 176–208.

Флоренский П. Столп и утверждение Истины. – Москва : Правда, 1990. – 491 с.
Шибаева М.М. Русский космизм и духовное наследие Н.К. Рериха: мотивы созву-
чия // Космическое мировоззрение – новое мышление XXI века. 2004. – № 2. –
С. 35–46.

Элькин В.М. Рерих нашего подсознания // Труды Санкт–Петербургского государ-
ственного института культуры. Т. 203. Живая этика и культура: идеи наследия
семьи Рерихов в нашей жизни. – 2014. – С. 339–341.

References

Averincev, S.S. (2006). Sofiya [Sofia]. In Sofiya-Logos. Slovar’ [Sofia-Logos. Dictionary].
Kiev: Duh i lіtera, (pp. 395–399).

Bovuar, S. (2017). Vtoroj pol [The second floor]. Moscow: Azbuka-Attikus.
Krohina, N.P. (2006). Sofiya v teurgicheskoj poezii Vl. Solov’eva [Sofia in theurgic

poetry of V. Solovyov]. Solov’evskie issledovaniya [Solovyov Studies], 2 (13), 136–152.
Losev, A.F. (1990). Vladimir Solov’ev i ego vremya [Vladimir Solovyov and his time].

Moscow: Progress.
Losskij, N. (2018). Istoriya russkoj filosofii [History of Russian philosophy]. Moscow:

Akademicheskij proekt.
Nikitich, L.A. (2014). N. Rerih – russkij Leonardo da Vinchi [N. Roerich – the Russian

Leonardo da Vinci]. Vestnik kul’turologii [Bulletin of Cultural Studies], 2 (69), 143–150.
Nojmann, E. (2021). Velikaya mat’ [Great mother]. Moscow: Dobrosvet.
Rerih, E.I. (1999). Pis’ma: v 9 t. T. 1 [Letters. In 9 vol., vol. 1]. Moscow: MCR.
Rerih, N.K. (1994). Vostok – Zapad [East–West]. Moscow: MCR.
Rerih, N.K. (1931). Derzhava Sveta [The Power of Light]. URL: https://rerih.org/

library/3008/6
(2004). Rerih: prorochestva: [kn.-al’bom] [Roerich: Prophecies: (book-album)],

Knyazeva V.P., Kuznecova I.N., Matochkin E.P. comp., editors. Samara: Agni.
Rerih, N.K. (1992). Altaj – Gimalai [Altai–Himalayas]. Riga: Vieda.
Sent-Iler, Zh. (1993). (Rerih E.I.) Kriptogrammy Vostoka [(Roerich E.I.) Cryptograms

of the East]. Moscow: MCR.
Solov’ev, V.S. (2021). Smysl lyubvi [The meaning of love]. Moscow: AST.
Solov’ev, V.S. (1974). Stihotvoreniya i shutochnye p’esy [Poems and comic plays].

Leningrad: Sovetskij pisatel’.
Sokolov, V.G., Sokolova, B.Yu. (2022). Hristianskie cennosti v nasledii i zhiznennom

puti Nikolaya i Svyatoslava Rerihov [Christian values in the heritage and life path of
Nicholas and Svyatoslav Roerich]. Vestnik kul’turologii [Bulletin of Cultural Studies],
3(102), 176–208.



Строева О.В.

Florenskij, P. (1990). Stolp i utverzhdenie Istiny [The pillar and affirmation of Truth].
Moscow: Pravda.

Shibaeva, M.M. (2004). Russkij kosmizm i duhovnoe nasledie N.K. Reriha: motivy
sozvuchiya [Russian Cosmism and the Spiritual heritage of N.K. Roerich: motives of
consonance]. Kosmicheskoe mirovozzrenie – novoe myshlenie XXI veka [Cosmic
worldview – new thinking of the XXI century], 2, 35–46.

El’kin, V.M. (2014). Rerih nashego podsoznaniya [Roerich of our subconscious]. In
Trudy Sankt-Peterburgskogo gosudarstvennogo instituta kul’tury. T. 203. Zhivaya
etika i kul’tura: idei naslediya sem’i Rerihov v nashej zhizni. [Proceedings of St. Pe-
tersburg State Institute of Culture. Vol. 203. Living ethics and culture: Ideas of the
Roerichs’ family heritage in our lives], (pp. 339–341).

Об авторе
Строева Олеся Витальевна – доктор культурологии, Инсти-

тут кино и телевидения (ГИТР), Россия, Москва, olessia_75@mail.ru

About the author
Stroeva Olesya Vitalievna – Doctor of Cultural Studies, Institute

of Cinema and Television (GITR), Russia, Moscow, olessia_75@mail.ru




