
55

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIES

УДК: 26.009 DOI: 10.31249/chel/2024.04.04

Мельник С.В.
ЛИЧНОСТНАЯ МОДЕЛЬ МЕЖРЕЛИГИОЗНОГО ДИАЛОГА

КАК ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКАЯ ПРОГРАММА
(К ПОСТАНОВКЕ ПРОБЛЕМЫ)

Институт научной информации по общественным наукам РАН,
Россия, Москва, sermel05@mail.ru

Аннотация. Современный мир характеризуется беспрецедентно высокой
для истории человечества степенью социальной коммуникации, взаимозависимо-
сти и взаимосвязи. В этом контексте особую актуальность приобретает проблема-
тика выстраивания конструктивных отношений между последователями разных
религий. Статья посвящена изложению одного из перспективных подходов в этой
области – личностной модели межрелигиозного диалога, которая основана на
сравнении духовных практик религий. Описывается место личностной модели в
системе межрелигиозных отношений, излагаются ее основные принципы, пере-
числяются связанные с ней исследовательские задачи. Возможности применения
личностной модели демонстрируются на примере сравнительного анализа духов-
ных практик православия, суфизма и хасидизма. Автор приходит к выводу, что
личностная модель может использоваться для гармонизации этноконфессиональ-
ного взаимовоcприятия, профилактики экстремизма и терроризма под религиоз-
ными лозунгами. Вместе с тем комплекс научных задач в рамках личностной
модели межрелигиозного диалога очень широк, при этом обладая общностью
основополагающих идей, принципов и методологии. В этом смысле личностную
модель можно рассматривать как научно-исследовательскую программу, для успеш-
ной реализации которой требуется участие группы специалистов.



Мельник С.В.

56

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; духовные практики; компаратив-
ный анализ; гармонизация; социальное согласие; традиционные ценности; право-
славие; ислам; суфизм; иудаизм; хасидизм; ХаБаД; Россия.

Поступила: 29.07.2024                             Принята к печати: 22.08.2024

Melnik S.V.
The personality model of interreligious dialogue as a research program

(towards the formulation of the problem)
Institute of Scientific Information for Social Sciences of Russian academy of sciences,

Russia, Moscow, sermel05@mail.ru

Abstract. The modern world is characterized by a high degree of social commu-
nication, interdependence and interconnection. In this context, the problem of building
constructive relations between followers of different religions is getting increasingly
relevant. The article presents one of the promising approaches in this field – a personality
model of interreligious dialogue, which is based on a comparison of spiritual practices
in different religions. The article describes the place of the personal model in the system
of interreligious relations, its basic principles and research tasks, whose solution is neces-
sary for its successful implementation. The possibilities of applying the personality
model are demonstrated by a comparative analysis of the spiritual practices of Ortho-
doxy, Sufism and Hasidism. The author concludes that the personality model can be
successfully applied to harmonization of ethno-confessional relations, as well as pre-
vention of extremism and terrorism under religious slogans. The scope of scientific
tasks within the framework of the personal model of interreligious dialogue is very
wide, while characterized by a commonality of fundamental ideas, principles and
methodology. In this sense, the personal model can be considered as a research pro-
gram, whose implementation requires the participation of a group of specialists.

Keywords: interreligious dialogue; spiritual practices; comparative analysis;
harmonization; social harmony; traditional values; Orthodoxy; Islam; Sufism; Judaism;
Hasidism; HaBaD; Russia.

Received: 29.07.2024                                                  Accepted: 22.08.2024

Введение

Вопреки прогнозам сторонников теории секуляризации, ре-
лигия не пришла в упадок и не выродилась [Узланер, 2019]. На-
против, констатирует Питер Бергер, «мир остается таким же ярост-
но религиозным, как был всегда, а в некоторых местах даже более,
чем когда-либо еще» [Berger, 1999, p. 2]. При этом научно-



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

57

технический прогресс кардинально изменил цивилизацию. Повы-
шение степени мобильности человека и миграционные потоки,
глобализация, возникновение интернета и формирование единого
информационного пространства привели к резкому увеличению
контактов между представителями разных этносов, культур и ре-
лигий. Большое влияние в этом аспекте оказывает распространение
социальных сетей, мессенджеров, платформ для видеоконферен-
ций с дистанционным участием, ставших особенно популярными
после пандемии коронавируса. То есть религия продолжает играть
большую роль в жизни обществ, при этом современный мир ха-
рактеризуется очень высокой степенью социальной коммуника-
ции, взаимозависимости и взаимосвязи. В этом контексте пробле-
матика выстраивания отношений между последователями разных
религий приобретает особую актуальность, в том числе для такой
многонациональной и многоконфессиональной страны, как Россия.

Также следует учитывать возросший уровень грамотности,
открывшиеся новые возможности получения информации о других
религиях. Как метко подметил К. Уилбер, сегодня человек обладает
не только свободой передвижения, но и свободой изучения и по-
гружения фактически в любую культуру. Открытость и взаимо-
проникаемость культур привели к тому, что впервые в истории
люди получили доступ ко всей совокупности накопленных чело-
вечеством знаний, к мудрости и способам мышления разных циви-
лизаций [Уилбер, 2007, c. 7]. Таким образом, кроме «социальных»
можно также выделить «богословские» факторы, обусловливаю-
щее актуальность межрелигиозного диалога.

Возможные способы выстраивания межрелигиозных контак-
тов чрезвычайно многообразны (с точки зрения задач, участников
диалога, форм встречи, обсуждаемых и избегаемых тем, принци-
пов взаимодействия и пр.) [Cornille, 2013, р. XII]. Автор статьи раз-
работал классификацию межрелигиозного диалога, которая включает
четыре его типа: (1) полемический, (2) когнитивный, (3) миротвор-
ческий и (4) партнерский. Указанным типам диалога может соот-
ветствовать вопрос, который отражает основную мотивацию вступ-
ления верующего человека в межрелигиозные отношения: (1) «кто
прав?» (стремление распространить свою веру, продемонстрировать
ее преимущества, что приводит к полемике, спорам на богословские
темы), (2) «кто ты?» (попытка узнать, понять другую религию),



Мельник С.В.

58

(3) «как нам мирно жить вместе?» (обеспечение межрелигиозного
согласия, благоприятного социального климата, гармонизация эт-
ноконфессионального взаимовосприятия), (4) «что мы можем вме-
сте сделать для улучшения мира?» (совместная деятельность, со-
трудничество верующих разных религий). Все существующие
формы межрелигиозного взаимодействия можно отнести к одному
из четырех перечисленных типов. Внутри каждого типа межрели-
гиозного диалога можно выделить его разные виды, которые отли-
чаются по целям, принципам отношений и формам встреч [Мель-
ник, 2024].

Наиболее актуальным с точки зрения социальной значимости
является миротворческий межрелигиозный диалог. Проблематика
реализации миротворческого диалога может рассматриваться в трех
аспектах в зависимости от «уровня» взаимодействия – (1) «высокого»
(религиозные лидеры, официальные представители религиозных
объединений), (2) «среднего / экспертного / концептуального» и
(3) «низового» (англ. grassroots – рядовые верующие, проекты акти-
вистов и НКО, молодежь).

К высокому уровню можно отнести регулярно проводящиеся
по всему миру международные межрелигиозные саммиты с уча-
стием религиозных лидеров. В качестве примера такого «дипломати-
ческого межрелигиозного диалога» можно упомянуть проводящийся
на постоянной основе Съезд лидеров мировых и традиционных рели-
гий в Астане (Казахстан). Автор посвятил рассмотрению наиболее
значимых межрелигиозных саммитов, состоявшихся в современ-
ной России, отдельную статью [Мельник, 2023]. Самым многочис-
ленным из них стал прошедший в 2006 г. в Москве Всемирный
саммит религиозных лидеров, который собрал более 150 делегатов
из 49 стран.

Примерами миротворческого диалога на «низовом» уровне
могут служить дагестанский ежегодный Международный межре-
лигиозный молодежный форум1, межконфессиональные турниры
по шахматам, футболу, волейболу в рамках проекта «Диалог рели-
гий» (который осуществляется при поддержке Департамента на-

1 См. напр.: Состоялось официальное закрытие VII Международного меж-
религиозного форума в Махачкале. – https://sovetnational.ru/information-
support/news/sostoyalos-oficialnoe-zakrytie-vii-mezhdunarodnogo-mezhreligioznogo-
foruma-v-mahachkale.html (дата обращения: 07.08.2024).

https://sovetnational.ru/information-support/news/sostoyalos-oficialnoe-zakrytie-vii-mezhdunarodnogo-mezhreligioznogo-foruma-v-mahachkale.html


Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

59

циональной политики и межрегиональных связей города Москвы)1,
«межгрупповой межрелигиозный диалог» (intergroup dialogue) – спе-
циально организованное взаимодействие студентов в университетах
США [Islam, Steinwert, Swords D., 2014, р. 4–10] и пр.

«Средний / концептуальный» аспект миротворческого меж-
религиозного диалога носит главным образом теоретический ха-
рактер и выражается в попытках теологов, исследователей, экспер-
тов ответить на вопрос, какая идейная платформа может лежать в
основе позитивных взаимоотношений, почему верующие разных
религий должны жить в мире и уважать друг друга. Самыми рас-
пространенными подходами здесь являются, во-первых, опора на
священные тексты, то есть приведение цитат, утверждающих цен-
ности мира, религиозной свободы, добрососедских отношений, и
во-вторых, акцентирование на сходствах (в богословских представле-
ниях или этике). Рассмотрим два указанных подхода более подробно.

Концептуальные основания миротворческого
межрелигиозного диалога: основные подходы

Иллюстрацией реализации первого из выделенных подходов
может послужить изданная в Дагестане брошюра «Основы межре-
лигиозного диалога в исламе» [Основы межрелигиозного …,
2017]. В брошюре приведены распределенные по нескольким те-
матическим блокам цитаты из Корана на арабском и русском языках,
которые сопровождаются комментариями авторов-составителей.
Так, в разделе «Коранические основы межрелигиозного диалога»
приводится аят: «Нет принуждения в религии» (Коран 2:256). Стих
поясняется следующим образом: «Поводом для ниспослания упо-

1 В Москве состоялся Первый межконфессиональный турнир по шахматам. –
https://www.mos.ru/news/item/54306073/ (дата обращения: 07.08.2024); Второй меж-
конфессиональный турнир по шахматам «Диалог религий» прошел в Москве. –
https://www.mos.ru/news/item/89900073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_cam
paign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR1wAe41_7JFe7EHNn5OxS1hV0QlW
W6jePZyTOpmQuS2n4T1PbGapHmhbzE (дата обращения: 07.08.2024). Межконфес-
сиональный турнир по футболу «Диалог религий» прошел в Москве. –
https://www.mos.ru/news/item/90430073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_campaig
n=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR0eX88dDJv72Yir-Q8lvDghFwfmOlI42hUgBn_
YZidjVlWhyqZEuqaxq0Q (дата обращения: 07.08.2024).

https://www.mos.ru/news/item/89900073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR1wAe41_7JFe7EHNn5OxS1hV0QlWW6jePZyTOpmQuS2n4T1PbGapHmhbzE
https://www.mos.ru/news/item/90430073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR0eX88dDJv72Yir-Q8lvDghFwfmOlI42hUgBn_YZidjVlWhyqZEuqaxq0Q


Мельник С.В.

60

мянутого аята является то, что у одного из сподвижников Пророка
(мир ему благословение) были два сына, и они были христианами.
Он спросил у Пророка (мир ему благословение): “Принудить ли
мне их принять ислам?” Тогда Господь и ниспослал вышеуказан-
ный аят. Из аята следует, что нет права кого-либо заставлять про-
тив его воли принимать ислам» [Основы межрелигиозного …,
2017, с. 4]. В данном случае апелляция к обладающему беспреко-
словным авторитетом для всех мусульман тексту священного Ко-
рана помогает утвердить принцип религиозной свободы. Подоб-
ным образом в издании приводятся и комментируются цитаты из
Корана и истории уммы, которые позволяют обосновать норма-
тивность добрососедских отношений с христианами и последова-
телями других религий.

В Коране, равно как в Библии и Священных Писаниях дру-
гих религий, можно найти цитаты разного характера, не всегда
призывающие верующих жить только лишь во взаимном уважении
и согласии со всеми людьми. В таком случае разъясняется кон-
текст высказываний подобного рода и демонстрируется предпочти-
тельность цитат, носящих миротворческий характер. Например,
23 июня 2024 г. в Дагестане состоялось нападение террористов на
православную церковь в Дербенте, в ходе которого был убит свя-
щенник, и на синагогу. Экстремисты на воротах синагоги оставили
надпись «2:120 8:39», которая отсылает к Корану1. В первом из
аятов сказано: «Иудеи и христиане не будут довольны тобой, пока
ты не станешь придерживаться их религии. Скажи: “Путь Аллаха –
это прямой путь”. Если же ты станешь потакать их желаниям по-
сле того, как к тебе явилось знание, то Аллах не будет тебе ни По-
кровителем, ни Помощником» (Коран 2:120). В этом контексте
часто обсуждается еще один аят: «Не считайте иудеев и христиан
своими помощниками и друзьями» (Коран 5:51). В упомянутой
брошюре объясняется, что «эти аяты ниспосланы в условиях воен-
ного противостояния, когда люди из противоположного лагеря
направляли все свои усилия на физическое уничтожение мусуль-
ман… эти аяты обращены к тем иудеям и христианам, которые…

1 Синагогу в Махачкале атаковали после аналогичного нападения в
Дербенте. – https://lenta.ru/news/2024/06/23/sinagogu-v-mahachkale-atakovali-posle-
analogichnogo-napadeniya-v-derbente/ (дата обращения: 07.08.2024).

https://lenta.ru/news/2024/06/23/sinagogu-v-mahachkale-atakovali-posle-analogichnogo-napadeniya-v-derbente/


Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

61

проявляют вражду к мусульманам» [Основы межрелигиозного …,
2017, с. 7]. То есть, например, во время Великой Отечественной
войны был распространен лозунг «Убей немца!», однако так же
как он потерял свою значимость после окончания Второй мировой
войны, нужно принимать во внимание обстоятельства написания
упомянутых аятов. То есть в рамках первого подхода приводятся
выдержки из священных текстов, либо мотивирующие верующих
на конструктивное взаимодействие, либо дается правильная ин-
терпретация цитат, которые носят негативный характер.

Второй основной подход миротворческого диалога на «кон-
цептуальном уровне» акцентирует внимание на сходствах воззре-
ний религий. Одним из самых известных и наиболее влиятельных
межрелигиозных документов является принятая в 1965 г. на Вто-
ром Ватиканском соборе декларация Римско-католической церкви
Nostra aetate («Наше время»). В документе подчеркивается бли-
зость христианства с авраамическими религиями – исламом и иу-
даизмом. Относительно ислама в декларации говорится: «Церковь
с уважением относится и к мусульманам, поклоняющимся Единому
Богу, Живому и Сущему, милосердному и всемогущему, Творцу
неба и земли, говорившему к людям, определениям Которого, даже
сокровенным, они всей душой стремятся подчиниться, как подчи-
нился Богу Авраам… Кроме того, они ожидают Судного дня, когда
Бог воздаст всем воскресшим людям. Поэтому они ценят нравствен-
ную жизнь и высоко чтят Бога молитвой, милостыней и постом»1.
Здесь мы видим указание на разные представления двух религий,
которые являются близкими (вера в то, что Бог един и Он Творец
мира, что Он открывает свою волю через особых людей – проро-
ков, и этой воле надо подчинять свою жизнь, что после смерти
людей ожидает воздаяние за их добрые и злые дела и пр.) и кото-
рые могут служить основой для взаимного уважения и добросо-
седских отношений.

Основным миротворческим богословским межрелигиозным
документом со стороны ислама является обращенное к христианам
открытое письмо мусульманских религиозных лидеров 2007 г.

1 Декларация об отношении церкви к нехристианским религиям Nostra
aetate. – URL: http://www.agnuz.info/app/webroot/library/6/128/page10.htm (дата
обращения: 07.08.2024).

http://www.agnuz.info/app/webroot/library/6/128/page10.htm


Мельник С.В.

62

«Общее слово для нас и вас» (A Common Word between Us and You).
В письме отмечается: «Основа для взаимопонимания уже существует.
Это часть фундаментальных принципов обеих религий – любовь к
Единому Богу и любовь к ближнему. Эти принципы мы встречаем
снова и снова в священных текстах Ислама и Христианства. Един-
ство Творца, необходимость любви к нему, необходимость любви
к ближнему – вот общая почва (common ground) между Исламом и
Христианством» [Общее слово, 2018]. В документе содержатся
выдержки из Корана и Библии, которые подтверждают наличие и
первостепенную значимость предписаний о любви к Богу (в том
числе самоотверженного служения Ему) и ближнему (необходи-
мость дел милосердия, сострадания).

Наиболее значимые иудейские межрелигиозные документы –
«Говорите правду» (Дабру эмет) (2000) и «Исполнить волю Отца
нашего небесного: навстречу сотрудничеству между иудеями и
христианами» (2015). В них также выделяются схожие представ-
ления и ценности двух религий, в том числе отмечается наличие
признаваемого богооткровенным общего корпуса священных тек-
стов (ТаНаХ / Ветхий Завет).

Самой известной попыткой выявить общие этические прин-
ципы основных религий в контексте задачи укрепления межрели-
гиозного согласия и развития сотрудничества является проект
«глобальная этика» католического теолога Ганса Кюнга. По его
мнению, фундаментальным общим принципом, который можно
найти во всех основных религиозных традициях, можно считать
«золотое правило» нравственности («не делай другим того, что не
желаешь себе»). Ганс Кюнг предлагает собственную его формули-
ровку: «С каждым человеком следует обращаться по-человечески».
Отсюда следуют четыре «нравственных требования» глобальной
этики, которые соответствуют четырем заповедям декалога (и, счи-
тает Г. Кюнг, они присутствуют и в других религиях): «не уби-
вай», «не воруй», «не лжесвидетельствуй», «не прелюбодействуй».
Существенно, что перечисленные заповеди Г. Кюнгом формули-
руются в положительном значении (не что запрещено делать, как
сказано в Библии, а что делать следует) и «актуализируются» в
контексте вызовов современного общества: 1) «не убий → благо-
говей перед жизнью! → приверженность культуре ненасилия и
благоговения перед всеми формами жизни»; (2) «не укради → тор-



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

63

гуй справедливо и честно! → приверженность культуре солидар-
ности и справедливого экономического порядка»; (3) «не лги →
говори и действуй правдиво → приверженность культуре толе-
рантности и правдивости»; (4) «не прелюбодействуй → уважайте и
любите друг друга → приверженность культуре равноправия и
партнерства между мужчинами и женщинами»1 (анализ проекта
Г. Кюнга см. напр.: [Мельник, 2022, с. 34–42]).

Как было отмечено, в сакральных текстах можно найти раз-
ные цитаты и позиции, поэтому, хотя использование первого под-
хода нужно и полезно, однако он не может рассматриваться как
достаточный для решения концептуальных проблем, связанных с
межрелигиозными конфликтами. Подчеркивание сходств также
может вносить позитивный вклад в гармонизацию межрелигиоз-
ных отношений, однако и этот подход имеет свои ограничения.
Ведь все отличия, в том числе в воззрениях, существенных для
религий, выносятся за скобки, если так можно выразиться, замал-
чиваются, нивелируются. Например, в упомянутой декларации
Nostra aetate не поднимается вопрос о том, что мусульмане не
признают Иисуса Христа богочеловеком и вторым лицом Святой
Троицы, которое воплотилось, отрицают Его распятие и крестную
жертву во имя спасения людей. Также в документе не упоминается
Мухаммед и не говорится, что он был пророком (христианское
богословие этого не признает), а исходя из этой логики и Коран не
может считаться богооткровенным писанием. Кроме того, религию
едва ли можно свести лишь к набору представлений и норм, что
имплицитно подразумевается в этом подходе, сторонники которого
отчасти механическим, формальным образом выдвигают на пер-
вый план положения, которые близки между собой. Однако основ-
ная задача верующего состоит, скорее, в определенном целостном
образе жизни, изменении самого себя, что можно обозначить как
«духовную практику». Такая оптика рассмотрения религии позво-
ляет предложить еще один подход к гармонизации межрелигиоз-
ных отношений, который автор предложил обозначить как «лич-
ностную модель» диалога.

1 Декларация Всемирного этоса. – http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/
deklaraciya-mirovogo-etosa (дата обращения: 07.08.2024).

http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa


Мельник С.В.

64

Личностная модель межрелигиозного диалога:
основные принципы

Личностная модель межрелигиозного диалога является раз-
витием некоторых идей современного российского философа
С.С. Хоружего, главным образом предложенной им парадигмы
духовной практики. С.С. Хоружий известен как философ, исследо-
ватель православного исихазма, разработчик оригинальной кон-
цепции синергийной антропологии. Свой подход к межрелигиоз-
ному диалогу он изложил в первую очередь в статье «Диалог
религий: исторический опыт и принципиальные основания» [Хо-
ружий, 2009] (в некоторой степени эта тематика затрагивается
также в нескольких других работах). Основная его идея заключалась
в том, что сравнение духовных практик может выступить само-
бытным походом к межрелигиозному диалогу, который соответ-
ствует не формализованному поиску сходств, «общего знаменателя»,
а парадигме «личного общения» [Хоружий, 2009]. Основываясь на
идеях С.С. Хоружего, автор попытался более подробно раскрыть
принципы личностной модели, исследовать ее место среди других
стратегий межрелигиозного диалога, а также, что очень важно,
продемонстрировать возможности ее применения на конкретном
примере компаративного анализа духовных практик православия и
хасидизма ХаБаД, что нашло отражение в отдельной монографии
[Мельник, 2017]. Рассмотрим личностную модель межрелигиозного
диалога.

С.С. Хоружий характеризует духовную практику как разно-
видность «практик себя» (practice of the Self, pratique de Soi, тер-
мин М. Фуко), под которыми понимаются «намеренные и отреф-
лексированные практики, посредством которых люди не только
устанавливают для себя правила поведения, но и стремятся преоб-
разовать самих себя, измениться в своем уникальном бытии, сделать
свою жизнь собственным произведением» [Хоружий, 2010, с. 499].
Основным содержанием духовной (мистико-аскетической) прак-
тики выступает опыт работы человека со своим внутреннем ми-
ром, то есть эмоциями, желаниями, чертами характера, контроль
мыслительных процессов, внимания, выполнение некоторых тех-
ник, формирование определенных установок сознания и пр.



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

65

Духовная практика включает в себя три этапа, которые С.С. Хо-
ружий обозначает терминами «обращение» (вхождение адепта в
духовную практику), «праксис» (от греч. «делание»; борьба чело-
века с негативными сторонами своего характера (грехи, страсти) и
изменение себя в соответствии с некоторыми требуемыми уста-
новками сознания и качествами (добродетелями)) и «телос» (от
греч. «цель»; достижение искомого состояния – «единение с Бо-
гом», «просветление», «святость» и пр.). В ходе духовной практики
человек, подчеркивает С.С. Хоружий, взаимодействует с так или
иначе понимаемым «Иным горизонтом бытия», что может обозна-
чаться в духовных традициях понятиями «соединения с Богом»
(ощущение «божественного присутствия», которое нужно чувство-
вать чаще и полнее), раскрытия своей «истинной вечной природы»
(иногда понимаемой как «наблюдатель», «пространство созна-
ния»), в которой требуется все больше укореняться, или «приоб-
щения к благодати» и пр. Это «взаимодействие с «Иным онтоло-
гическим горизонтом», считает С.С. Хоружий, позволяет провести
различие между духовными практиками религий и психотехниками
[Хоружий, 2000, с. 382–384].

Духовные практики присутствуют в разных религиях (пра-
вославная мистико-аскетическая традиция (исихазм), суфизм,
классическая йога, дзен и пр.) и выступают «в качестве квинтэс-
сенции их антропологического и духовного содержания, то есть
они предстают как суть, своеобразный духовный стержень традиции»
[Мельник, 2017, с. 75]. Рассмотрение религий в аспекте духовной
практики, как процесса индивидуальной, личной трансформации
адепта, определяет особый подход к перспективам выстраивания
межрелигиозного диалога. Одной из основных задач в личностной
модели, считает С.С. Хоружий, выступает «проникновение в пер-
спективу опыта» другой духовной традиции или «участность»
(термин М.М. Бахтина) [Хоружий, 2009].

Личностная модель занимает смежное положение между
когнитивным и миротворческим типами межрелигиозного диалога.
С одной стороны, описание духовных практик и их сравнительный
анализ могут рассматриваться как один из видов когнитивного
диалога (более конкретно, личностная модель с некоторыми уточ-
нениями может быть отнесена к академическому исследователь-
скому направлению «компаративная теология» [см.: Мельник,



Мельник С.В.

66

2022b, с. 213–225]). С другой стороны, результаты компаративных
исследований имеют не только теоретическую, но и большую
практическую ценность с точки зрения гармонизации межрелиги-
озного взаимовосприятия. В этом аспекте личностная модель мо-
жет использоваться как один из перспективных концептуальных
подходов миротворческого межрелигиозного диалога (наряду с
двумя основными подходами, которые были упомянуты выше).

Разберем возможности применения личностной модели в
контексте диалога авраамических религий на материале сравни-
тельного анализа духовных практик православия, суфизма и хаси-
дизма ХаБаД (направления в иудаизме, широко распространенного
в России). За основу изложения духовной практики православия
можно взять произведение святителя Феофана Затворника «Путь
ко спасению. Краткий очерк аскетики» [Феофан Затворник, 2000].
В указанной книге свт. Феофан поставил своей целью изложить
основные принципы духовной практики православия начиная от
описания состояния обращения до ее конечной цели. Феофан За-
творник перевел с греческого языка авторитетный корпус мистико-
аскетических текстов православия «Добротолюбие», и по замыслу
указанная книга является изложением не только и не столько его
собственных взглядов и опыта, сколько отражает восточно-
христианскую духовную традицию. В деяниях собора Русской
православной церкви 1988 г., на котором епископ Феофан был ка-
нонизирован, о нем было сказано: «…глубокое богословское по-
нимание христианского учения, а также опытное его исполнение, и
как следствие сего, высота и святость жизни святителя позволяют
смотреть на его писания как на развитие святоотеческого учения с
сохранением той же православной чистоты и богопросвещенно-
сти»1. Труды свт. Феофана (книги, пастырская переписка, толко-
вания Нового Завета), в том числе «Путь ко спасению», оказали
существенное влияние на православных христиан в России. Вид-
ный современный церковный деятель игумен Петр (Мещеринов)
отметил, что «сегодняшние православные воспитаны по большей

1 Патерик новоканонизированных святых (Ч. I). – https://www.pravmir.ru/paterik-
novokanonizirovannyih-svyatyih-chast-i/?ysclid=lzbgfebn80225620562 (дата обращения:
07.08.2024).

https://www.pravmir.ru/paterik-novokanonizirovannyih-svyatyih-chast-i/?ysclid=lzbgfebn80225620562


Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

67

части на трудах свт. Феофана Затворника»1. Подобным образом
можно аргументировать, что для изложения духовной практики
хасидизма ХаБаД релевантна книга основателя этого движения
рабби Шнеура Залмана под названием «Тания» (Ликутей амарим),
которая почитается «писанным законом» этого течения иудаизма
[Мельник, 2017, с. 153–154]. Большое значение для современных
российских мусульман имеет книга муфтия Дагестана, шейха
Накшбандийского и Шазалийского тарикатов Ахмада Абдулаева
«Благонравие праведников», которую можно взять в качестве од-
ного из источников для описания духовной практики суфизма
[Абдулаев, 2020]2.

Хотелось бы еще раз обратить внимание на то, что в лично-
стной модели предметом сравнительного анализа выступают не
столько воззрения религий (о Боге, месте человека в мире, эсхато-
логии и пр.), представления о системе ценностей и этических нор-
мах, какие-то вероучительные положения и богословские концепции,
сколько на первый план выходит процесс внутренней трансформа-
ции верующих в ходе реализации духовных практик. Для того
чтобы пояснить этот важный момент, имеющий принципиальное
значение для личностной модели, для наглядности рассмотрим
описание Феофаном Затворником этапа обращения, то есть начала
духовной практики, когда происходит «решительное изменение на
лучшее, перелом воли, отвращение от греха и обращение к Богу»
[Феофан Затворник, 2000, с. 126–127].

Обращение, пишет Феофан Затворник, происходит в три
этапа: «получение дара «возбудительной благодати», «восход до
решимости оставить грех» и «посвящение себя богоугождению».
Содержание первого этапа Феофан описывает так: «Итак, пришла

1 Цит. по: Терстеген Г. Жизнеописание. Избранные письма / пер. с нем.
игумена Петра (Мещеринова). – Москва : Практика, 2022. – С. 19.

2 Вопрос о выборе релевантных источников для описания духовной прак-
тики суфизма в российском контексте требует отдельного рассмотрения (как будет
отмечено ниже, подбор таких источников соотносится с первой исследователь-
ской задачей личностной модели межрелигиозного диалога). Двумя основными
критериями является признанный авторитет автора и влияние его трудов на ду-
ховную жизнь верующих. Указанная книга муфтия А. Абдулаева отвечает этим
критериям для современных российских мусульман, поэтому в рамках данной
ознакомительной статьи для приведения некоторых примеров из духовной прак-
тики суфизма мы будем опираться на нее.



Мельник С.В.

68

мысль об исправлении своей жизни и своего нрава, – отгнавши
отлагательство, утесни и облегчи плоть свою подвигами телесными,
отстрани заботы и развлечения прекращением на время обычных
дел и уединением, и затем, сосредоточившись в себе вниманием,
разными спасительными помышлениями напрягайся разогнать осле-
пление, нечувствие и беспечность посредством рассуждения с са-
мим собою или разглагольствия с душою своею, перемежая его
молитвой и постановлением себя под влияние таких случаев, кои
Божественная благодать избирала уже в посредство к своему воздей-
ствию на души грешников» [Феофан Затворник, 2000, с. 220–221].
Далее епископ Феофан поясняет каждый из выделенных им мо-
ментов. Например, когда человеку пришла мысль об изменении
своей жизни, он советует уделить ей максимальное внимание, по-
нять, что откладывать исправление не имеет смысла, ведь затем
это будет сделать сложней, поразмышлять о том, что обращение
важно, так как от этого зависит загробная участь человека и т.д.
Среди прочего от верующего требуется «проснуться от греховного
сна», избавившись от ложных убеждений на уровне ума («ослеп-
ление»), проникнуться «чувством опасности своего положения»
(«нечувствие») и сформировать деятельное стремление к исправ-
лению («беспечность»). Например, один из аспектов «ослепления»
заключается в том, что человек может думать, что его состояние
нормально, поскольку вокруг много людей, которые не стремятся
к своему спасению. В этом контексте Феофан предлагает вспом-
нить библейский сюжет о гибели Содомы и Гоморры и понять, что
количество живущих праздно и грешащих людей не может влиять
на неизменные законы божественного правосудия [Феофан За-
творник, 2000, с. 202] и пр.

На втором этапе обращения («восход до решимости оставить
грех») Феофан также предлагает ряд размышлений и установок,
которые должны помочь человеку провести внутреннюю работу
над собой, чтобы избавиться от «четырех коренных возбудителей
греха»: «самосожаления», «человекоугодия», «склонности к чув-
ственному» и «земности» (имеется в виду осознание человеком
своей смертности и краткости жизни) [Феофан Затворник, 2000,
с. 250–264]. Когда человек освободился от влияния указанных
привязанностей, он должен посвятить себя Богу, осознав, что
«точка опоры для нравственной жизни неизменно есть чувство



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

69

зависимости от Бога, и существо ее – пожертвование свободы Богу» 
[Феофан Затворник, 2008, с. 87]. Завершается этап обращения уча-
стием в таинствах исповеди и причастия [Феофан Затворник, 2000, 
с. 280–295]. Епископ Феофан пишет, что «последнее состояние, до 
которого должно дойти, есть совершенное отрешение от всего и 
предание себя Господу. С этой минуты и зачинается полная ис-
тинно христианская жизнь» [Феофан Затворник, 2000, с. 304] Он 
также отмечает, что весь процесс обращения может занять всего 
несколько минут, а может затянуться на годы, однако любой хри-
стианин, так или иначе должен пройти все эти три «поворота» 
свободной воли для вступления в духовную практику.

Приведенный пунктирный обзор некоторых аспектов этапа 
«обращения» призван продемонстрировать отличие дискурса лич-
ностной модели межрелигиозного диалога от перечисленных выше 
подходов (сравнение представлений религий, приведение цитат из 
Священных Писаний). Подобное описание духовной практики как 
«пути», как процесса работы верующего со своими мыслями, чув-
ствами, желаниями, вниманием, процесса, который имеет свои 
стадии, этапы, мы находим и в других традициях (например, в су-
физме эта динамика личной, внутренней трансформации описыва-
ется посредством понятия «стоянок» (макам)).

Личностная модель как способ гармонизации
межрелигиозных отношений

Итак, рассмотрим, как личностная модель может использо-
ваться для гармонизации межрелигиозных отношений на конкрет-
ном примере духовных традиций православия, суфизма и хаси-
дизма ХаБаД. Исследуемая проблематика является чрезвычайно 
обширной, поэтому мы ограничимся лишь двумя краткими приме-
рами, а именно: присутствием в качестве одного из основных 
принципов духовных практик (на этапе праксиса) борьбы адепта 
со своим «злым началом», а также близостью в описании телоса, 
то есть конечной цели духовной практики, которая во многом опре-
деляет всю ее логику и динамику.

Одной из ключевых составляющих духовных практик рас-
сматриваемых традиций является борьба адепта между так или 
иначе понимаемыми присутствующими в человеке двумя началами



Мельник С.В.

70

(условно говоря, «добрым» и «злым»). Феофан Затворник пишет:
«…начало греховной жизни есть себялюбие или самоугождение,
иначе – эгоизм, самость» [Феофан Затворник, 2000, с. 120]. Са-
мость, считает Феофан, проявляется в трех страстях: «славолю-
бие» (гордость, тщеславие и пр.), «сластолюбие» (неправильное
половое поведение, чревоугодие и пр.) и «сребролюбие», от кото-
рых происходят все остальные грехи. Самости противостоит дух
(одна из трех составляющих человеческой природы наряду с телом
и душой), который порождает установку, являющуюся «корнем»
духовной жизни, – «пожертвование свободы Богу» [Феофан За-
творник, 2000, с. 122]. То есть речь идет о противостоянии между
двумя началами: «самостью», которая стремится удовлетворять
свои потребности, и «духом», который воспринимает внутренние
импульсы, привлечения, побуждения на подчинение человеком
своей воли Богу, чтобы «принадлежать» только Ему и посредством
этого все полнее чувствовать Его.

В описании духовной практики хасидизма ХаБаД борьба
происходит между «божественной душой» и «животной душой»,
которые проявляют себя, соответственно, как «стремление к добру»
(ецер ха-тов) и «стремление ко злу» (ецер ха-ра). «Стремление ко
злу» побуждает человека заниматься самоугождением, в этом кон-
тексте Шнеур-Залман говорит об удовлетворении желаний «жи-
вотной души», которые противоречат заповедям (например, есть
свинину, вступать в запретные половые связи и пр.), и тех из них,
которые не нарушают заповедей (например, есть дозволенную
пищу), но когда человек делает что-то не «ради Бога» (то есть
вкушает дозволенную пищу, но не для того, чтобы у него были
силы, чтобы служить Богу) [Миндель, 1990, с. 65]. «Доброе стрем-
ление» или «область святости» (кдуша) представляет стремление
принадлежать только Творцу и исполнять только Его волю [Шне-
ур-Залман, 2005, с. 172, 256]. Подобным образом муфтий Ахмад
Абдулаев в «Благонравии праведников» пишет, что важнейшей
задачей человека является борьба со своим нафсом, которому «от
природы присуща страсть» [Абдулаев, 2020, с. 7] и «скверное по-
ведение» и который «упорно противится соблюдению адабов (эти-
ческих норм), которые велено соблюдать рабу» [Абдулаев, 2020, с. 8],
а «увлечение своими страстями и отказ от повиновения Всевыш-
нему – вот два качества нафса, которые препятствуют достижению



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

71

разного рода благ» [Абдулаев, 2020, с. 19]. То есть при использо-
вании несколько иной терминологии суть описываемых процессов 
одна и та же.

Предполагается, что часть природы, с которой нужно бо-
роться, производит определенные мысли, чувства и желания, от 
которых подвижнику надо дистанцироваться, с которыми надо 
разотождествиться. Феофан пишет, что верующему следует «раз-
делить себя на себя и на врага, кроющегося в нем» [Феофан За-
творник, 2000, с. 495] и испытывать к своей греховной природе 
неприязнь, беспощадно бороться с ней. Шнеур-Залман наставляет, 
что верующий должен «сердиться на животную душу, которая и 
есть его дурное влечение, громко и гневно в мысли своей говоря 
ему: “Ты зло и злодей поганый, и отвратный, и подлый и т.п.”» 
[Шнеур-Залман, 2005, с. 169]. А. Абдулаев, говоря о суфийской 
практике, указывает, что «нафс – это неотлучный враг человека» 
[Абдулаев, 2020, с. 8], который «подобен упрямому животному, 
которое не будет повиноваться хозяину, если он не будет держать 
его в узде» [Абдулаев, 2020, с. 11]. Суть борьбы со своим «злым 
началом» заключается в неисполнении этих желаний (что лишает 
греховную природу силы) и, более того, в самоограничении (на-
пример, чтобы бороться со стремлением к объеданию, нужно есть 
мало и испытывать голод и пр.). Примечательно, что в духовных 
практиках суфизма и хасидизма ХаБаД мы обнаруживаем доста-
точно жесткие предписания по «умерщвлению плоти», которые 
обычно ассоциируются с монашеской аскетической христианской 
традицией [см. напр.: Шнеур-Залман, 2005, с. 73, 101, 147; Абду-
лаев, 2020, с. 21]. В духовных практиках можно найти полное со-
ответствие перечня грехов, которые нужно искоренять, и схожие 
«методы борьбы» (раскаяние, молитва, аналоги христианской 
техники «отсечения помыслов» [см. напр. Шнеур-Залман, 2005,
с. 163] и пр.).

Одним из основных признаков состояния праведника (этап 
телоса) в рассматриваемых духовных практиках является победа, 
когда злое начало подавлено и полностью искоренено. Например, 
свт. Феофан пишет, что целью борьбы является «бесстрастие», ко-
гда «вычищен всякий след» греховности, то есть когда у подвиж-
ника появилась «чистота ума от помыслов, сердца – от страстей, 
воли – от склонностей» [Феофан Затворник, 2000, с. 510]. Подобным



Мельник С.В.

72

образом Шнеур-Залман характеризует состояние «совершенного
праведника» (цадик гамур), у которое «злое влечение» искоренено,
вовсе отсутствует [Шнеур-Залман, 2005, с. 79]. На этапе телоса
адепт, победивший свою греховную природу, полностью подчиняет
себя Богу, что Феофан Затворник называет «богопреданностью»
[Феофан Затворник, 2000, с. 535–537]. Шейх Ахмад Абдулаев обо-
значает это качество «рабством (убудийя) Господу» [Абдулаев,
2020, с. 60–62], а Шнеур-Залман характеризует как «отмену» (би-
тул) (то есть как бы забвение себя, сведение себя к нулю) [Мель-
ник, 2017, с. 180]. В этих понятиях духовных практик, выражаю-
щих установку тотального подчинения человека Богу, мы вновь
обнаруживаем принципиальное сходство.

Состояние бесстрастия, достигаемое подвижником на этапе
телоса, не означает некоей стоической апатии, невозмутимости и
безразличия ко всему происходящему. Безусловно, человек побе-
дил гнев, печаль, уныние и другие страсти и должен, как пишет
Феофан, принимать все обстоятельства своей жизни, в том числе
негативные, с миром, радостью, покорностью, «как от руки Господ-
ней» [Феофан Затворник, 2000, с. 531]. Подобное отношение ко
всему происходящему должно быть и у хасида, что следует из
учения о промысле (ашгаха), то есть о благом направлении всех
событий Богом [Мельник, 2017, с. 175–176], а также у суфия («До-
вольство всеми предопределениями Аллаха и полная покорность
Ему (таслим) – есть высшая степень проявления рабства перед
Господом и поклонения Ему (ибада). Именно в этих качествах:
покорности и вверении своих дел только Всевышнему – заключено
совершенство ислама» [Абдулаев, 2020, с. 81]. Вместе с тем важно
понимать, что полная «богопреданность», покорность (рабство)
Всевышнему, битул, которые становятся возможными после иско-
ренения страстей, являются лишь средством для того, чтобы, если
так можно выразиться, освободить пространство внутреннего мира
и достичь конечной цели – «соединения с Богом», то есть ощуще-
ния Его присутствия, что иногда обозначается как unio mistica
(мистическое единение). Другими основными характеристиками
телоса, кроме установки на полное подчинение Всевышнему, ко-
торые можно обнаружить во всех рассмотренных духовных прак-
тиках, являются чувство любви к Богу и созерцание божественного
света (см. напр.: [Мельник, 2017, с. 182–183, 194–197]). Здесь мы



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

73

можем обнаружить множество сходств, а иногда и буквальных
совпадений. Среди прочего признается особая роль сердца в ду-
ховной практике (муфтий Ахмад Абдулаев говорит о «духовном
сердце» [Абдулаев, 2020, с. 11]), любовь к Богу обозначается как
«огонь в сердце» и пр. [Мельник, 2017, с. 185–203].

Наряду с близостью разных аспектов духовных практик
нельзя не отметить, что в них также имеются отличия. Для право-
славия большое значение имеет личность Иисуса Христа, на этапе
телоса подвижник должен достичь такого соединения с Ним, что-
бы вместе с апостолом Павлом свидетельствовать: «И уже не я
живу, но живет во мне Христос» (Гал 2:20). С.С. Хоружий писал,
что в православной духовной традиции определяющим является
«опыт христоцентрического Богообщения – восхождения к соеди-
нению со Христом в Св. Духе, которое реализуется как совершен-
ное соединение человеческих энергий с нетварной Божественною
энергией, благодатью» [Хоружий, 2011, с. 8–29.]. Понятно, что в
нехристианских традициях об опыте «христоцентрического бого-
общения», по крайней мере в прямом смысле этого слова, говорить
не приходится.

Еще одним примером отличий может служить отношение к
тому, что в христианстве называется благодатью, или помощью,
которая приходит от Бога подвижнику в ходе трансформации себя.
Феофан Затворник многократно повторяет, что кроме усилий че-
ловека необходима благодать. Он приводит такой образ: действия
верующего в искоренении страстей и приобретении добродетелей
подобны раскрытию рта (что находится во власти человека), попа-
дание же туда «пищи» то есть благодати, зависит исключительно
от воли Бога [Феофан Затворник, 2000, с. 222]. Сходные установки
мы обнаруживаем и в «Благонравии праведников»: («Избавиться
от козней нафса мы не сможем самостоятельно, если только Гос-
подь не облагодетельствует нас», «и нет сил для совершения бла-
гого и мощи для оставления порицаемого, кроме как с помощью
Великого и Всемогущего Аллаха» [Благонравие, с. 26, 27]. Однако
в Тании этой установке не уделяется такого внимания, поскольку
предполагается, что благодаря наличию «божественной души»
адепт обладает необходимым потенциалом для совершенствования.
В свою очередь, в хасидизме при изложении духовной практики
используется специфический язык иудейской мистики (каббалы),



Мельник С.В.

74

в суфизме мы можем найти многочисленные отсылки к Корану и
хадисам, что также определяет ряд отличий. В рамках личностной
модели речь идет о сопоставлении индивидуального опыта транс-
формации верующего, поэтому различия не приводят к антагонизму,
а, скорее, рассматриваются как выражение неповторимой иден-
тичности диалогического партнера. В связи с этим личностная мо-
дель не предполагает замалчивания или нивелирования отличий,
тем более не стремится к синкретизму или слиянию религиозных
мировоззрений, уважая и признавая целостность и уникальность
каждой духовной традиций и стремясь лишь понять ее.

Вместе с тем в самой динамике, общей направленности,
ключевых принципах духовных практик мы находим существен-
ные сходства. Это позволяет верующим осознать ценность другой
религии, способствует развитию взаимного уважения и понима-
ния, побуждает отказаться от нередко встречающихся в религиях
крайне партикуляристских позиций. Например, в первых главах
Тании мы находим утверждение, что у неиудеев отсутствует «бо-
жественная душа», а есть только «животная душа» [Шнеур-
Залман, 2005, с. 45]. Однако анализ духовных практик убедительно
демонстрирует, что «божественная душа» соответствует «духу»
православной традиции, а «животная душа» – «самости». Хотя
есть различия в осмыслении этих понятий (божественная душа
понимается как «частица сущности Бога свыше» [Шнеур-Залман,
2005, с. 45], тогда как «дух» является некоей высшей частью чело-
веческой природы), функции этих начал в духовной практике (в том
числе их борьбы, о чем было сказано выше) полностью совпадают.
О несостоятельности подобных крайних суждений о собственной
исключительности также свидетельствует близость в описании
телоса [Мельник, 2017, с. 185–203].

Существуют разные представления о соотношении религии
и насилия (обзор позиций см. [Appleby, 2015]). Наиболее распро-
страненной и признаваемой большинством специалистов точкой
зрения является мнение, что в зависимости от разнообразных фак-
торов религия как мировоззренческо-ценностная система может
как порождать и легитимизировать насилие и конфликты, так и
выступать инструментом для их урегулирования, снятия социаль-
ной напряженности и укрепления мира [Appleby, 2000].



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

75

Видный социолог религий М. Юргенсмайер в книге «Террор
в уме Бога: глобальный рост религиозного насилия» вводит понятие
«космической войны». Он пишет, что верующие люди, причастные
к насилию, могут считать, что участвуют в метафизической борьбе
добра со злом, относя себя, конечно же, к «воинам света», которые
исполняют волю Бога, пусть даже нанося вред или даже убивая
других людей [Juergensmeyer, 2003]. Один из возможных механиз-
мов, который может оправдывать насилие, заключается в том, что
достоинство, ценность жизни отдельного человека или некоторой
группы людей не признается, что достигается посредством атри-
бутирования их определенным, соответствующим той или иной
идеологии образом. То есть человека перестают рассматривать
как, собственно, такого же, как мы сами, пусть и отличающегося
от нас, человека, как обладающую ценностью живую личность, а
характеризуют, например, как недочеловека, низшую расу, классо-
вого врага, который вредит всему обществу, противника света и
истинной веры и пр. После «лишения» кого-то человеческого досто-
инства становится более приемлемой возможность его убийства.

Личностная модель межрелигиозного диалога позволяет
увидеть ценность в других религиях, ведь в рамках духовных
практик верующие так же стремятся достичь экзистенциальной
полноты посредством соединения с Богом, борются со своей гре-
ховной природой (понимаемой сходным образом), стремятся под-
чинить всю свою жизнь воле Бога, как она была открыта в призна-
ваемых ими боготкровенными священных книгах и в чем они
следуют многовековым традициям своих предков. В этом контексте
результаты исследований в рамках личностной модели могут кар-
динально изменить восприятие верующими других религий, по-
служить профилактике терроризма и внести вклад в гармонизацию
этноконфессиональных отношений.

Заключение.
Личностная модель межрелигиозного диалога

как исследовательская программа

Реализация личностной модели межрелигиозного диалога
связана с решением четырех основных исследовательских задач.



Мельник С.В.

76

Первой задачей является выбор изучаться духовные практики
религий. При этом важно, чтобы эти труды имели беспрекослов-
ный авторитет для верующих и определяли их духовную практику.
Например, как было разъяснено выше, для современной россий-
ской православной традиции таким текстом может выступить про-
изведение святителя Феофана Затворника «Путь ко спасению». С этим
проблемным комплексом связаны темы места духовной практики в
данной религии, осмысление факта возможного наличия разных
акцентов и даже различий в понимании духовной практики и не-
которые другие.

Второй этап реализации личностной модели заключается в по-
следовательном (в соответствии с этапами «обращение», «праксис»,
«телос») структурированном, комплексном, объективном описа-
нии духовной практики изучаемой традиции. Здесь важно, среди
прочего, разделять ключевые установки и основные принципы
реализации духовной практики и вспомогательные элементы и
техники, умение отличать цели и методы их достижения, содержа-
ние и форму, понимать динамику и стадии трансформации ве-
рующего. С этой задачей лучше всего могут справиться сами но-
сители традиции, в том числе специалисты в области теологии
(которая в 2016 г. была признана в России научной специально-
стью), а также религиоведы (осмысление задач религиоведения в
контексте межрелигиозного диалога см. [Антонов, 2024]). В рам-
ках этого проблемного комплекса могут разрабатываться вопросы
дополнения и уточнения универсальной парадигмы духовных
практик.

Третья задача – сравнение духовных практик рассматривае-
мых религий. Должны быть выявлены и проанализированы прин-
ципиальные и второстепенные сходства духовных практик, а также,
что очень важно, имеющиеся различия. Здесь от исследователя
требуется некоторая объективность и проницательность, умение
распознавать общность некоторых явлений в условиях использо-
вания разного языка для их описания. В этом контексте показа-
тельной иллюстрацией может выступить отклик Феофана Затворника
на описание своего духовного, мистического опыта М.М. Сперан-
ским, взявшим многие понятия из традиций западного христианства



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

77

(в том числе квиетизма)1. Феофан отметил, что «пробежав наскоро
в первый раз эти письма, я думал было обличать неправости их;
но, вникнув потом получше во все высказанное в них, отказался от
этого несправедливого покушения. Тут неверны только некоторые
термины и фразы, заимствованные не из наших книг»2. То есть
говорится о сложности адекватного восприятия святителем Фео-
фаном взглядов своего современника и соотечественника, прихо-
жанина Русской православной церкви, который излагал свое по-
нимание духовной жизни пользуясь языком другой христианской
конфессии. Более сложна задача оценки и сравнения духовных
практик, когда речь идет о разных религиях – авраамических (иу-
даизм, ислам) и, тем более, иных (классическая йога, буддизм, где
вообще нет представления о Боге-Творце). В российском про-
странстве в первую очередь целесообразно развивать личностную
модель в контексте диалога четырех традиционных религий стра-
ны – православия, ислама, иудаизма и буддизма.

Наконец, четвертым шагом является подведение итогов про-
веденного компаративного анализа в контексте выявления тех
элементов, которые могут послужить развитию взаимопонимания
и уважения (главным образом посредством обозначения сходств и
аналогичных элементов в общей динамике духовной практики,
используемых техниках и приемах, описании телоса; акцентирова-
ния и разъяснения в этом контексте каких-то миротворческих идей
и пр.). Отдельной задачей здесь может выступать разработка спе-
циальных адаптированных образовательных, просветительских
курсов. В этом аспекте личностная модель может выступить как
один из подходов «межрелигиозного образования».

Еще одной исследовательской задачей является изучение и ре-
цепция наработок, имеющихся в смежных подходах, например, в ком-
паративной теологии, монашеском межрелигиозном диалоге, прак-
тике «Размышления над Писаниями» и пр. [Мельник, 2017, с. 88–93].

1 Ходзинский П., протоиерей. Комментарий святителя Феофана Затворника на
письма графа М.М. Сперанского к Ф. Цейеру. – https://azbyka.ru/otechnik/Pavel_
Hondzinskij/kommentarij-svjatitelja-feofana-zatvornika-na-pisma-grafa-m-m-speranskogo-
k-f-tsejeru/

2 Феофан Затворник, святитель. Письма о духовной жизни. Письмо 1. –
https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/pisma-o-dukhovnoj-zhizni/ (дата обра-
щения: 07.08.2024).

https://azbyka.ru/otechnik/Pavel_Hondzinskij/kommentarij-svjatitelja-feofana-zatvornika-na-pisma-grafa-m-m-speranskogo-k-f-tsejeru/
https://azbyka.ru/otechnik/Feofan_Zatvornik/pisma-o-dukhovnoj-zhizni/


Мельник С.В.

78

Изучение духовных практик может дать новые перспективы взгляда
на человека, внести вклад в философскую антропологию (как, напри-
мер, концепция философской антропологии С.С. Хоружего).

Если первые три этапа можно охарактеризовать как акаде-
мическое компаративное религиоведческое исследование и отне-
сти к когнитивному диалогу, то последняя задача (использование
полученных результатов для гармонизации этноконфессионального
взаимовосприятия) соответствует миротворческому диалогу. Ре-
зультаты исследований на втором, третьем и четвертом этапах мо-
гут найти выражение в циклах работ по каждому из тематических
блоков.

Личностная модель межрелигиозного диалога является са-
мобытным, оригинальным, убедительным для носителей религи-
озного сознания подходом, который может использоваться для
гармонизации межрелигиозных отношений. Кроме того, приклад-
ное значение личностная модель межрелигиозного диалога может
иметь в контексте задачи утверждения традиционных ценностей.
Эта тема стала для нашей страны особенно актуальной после Указа
Президента РФ от 9 ноября 2022 г. № 809 «Об утверждении Основ
государственной политики по сохранению и укреплению традици-
онных российских духовно-нравственных ценностей» (среди выде-
ленных в документе ценностей присутствуют высокие нравствен-
ные идеалы, приоритет духовного над материальным, гуманизм,
милосердие, взаимопомощь и взаимоуважение, историческая па-
мять и преемственность поколений, единство народов России).
Обсуждаются механизмы реализации этого указа1. Парадигма ду-
ховных практик может использоваться для осмысления этой про-
блематики и внести вклад в укрепление духовно-нравственных
ценностей. Таким образом, личностная модель межрелигиозного
диалога содержит академическую составляющую и обладает
большим потенциалом практического применения.

Комплекс научных задач в рамках личностной модели меж-
религиозного диалога весьма обширен, при этом характеризуясь
общностью исходных положений, концептуального аппарата, мето-

1 В Госдуме изучили план реализации мероприятий по укреплению традици-
онных российских духовно-нравственных ценностей. – https://www.kommersant.ru/
doc/6850934 (дата обращения: 07.08.2024).

https://www.kommersant.ru/doc/6850934


Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

79

дологии. В этом смысле личностную модель можно рассматривать
как научно-исследовательскую программу, для успешной реализа-
ции которой требуется участие группы специалистов.

Список литературы

Appleby R.S. Religious violence: the strong, the weak, and the pathological // The Ox-
ford handbook of religion, conflict and peacebuilding. – New York : Oxford univer-
sity press, 2015. – P. 33–57.

Appleby R.S. The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence and Reconciliation. –
Lanham, MD : Rowman & Littlefield, 2000. – 429 p.

Berger P.L. Desecularization of the world: a global overview // The desecularization of
the word: resurgent religion and world politics. – Washington, 1999. – P. 1–18.

Cornille C. Introduction // The Wiley-Blackwell companion to inter-religious dialogue. –
Chichester, 2013. – P. XII–XVII.

Islam N., Steinwert T., Swords D. 3 Dialogue in Action: Toward a Critical Pedagogy for Interfaith
Education // The Journal of Interreligious Studies. – Newton, 2014. – Issue 13. – P. 4–10.

Juergensmeyer M. Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious Violence. –
University of California Press, 2003. – 319 p.

Абдулаев А. Благонравие праведников. – Махачкала : Библиотека Рисалат, 2020. – 288 с.
Антонов К.М. Веберовское и коммуникативное понятие науки и миссия религиове-
дения в межрелигиозном диалоге // Религиоведческие исследования. – 2024. –
№1(29). – С. 10–41.

Мельник С.В. Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход //
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература.
Сер. 3: Философия. – 2024. – № 1. – С. 60–101.

Мельник С.В. Международные межрелигиозные саммиты // Человек: образ и
сущность. – 2023. – № 4. – С. 6–96.

Мельник С.В. Проект всемирного этоса Г. Кюнга как подход к межрелигиозному
диалогу // Вестник Вятского государственного университета. – 2022a. – №1. –
С. 34–42.

Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, формы реа-
лизации. – Москва : ИНИОН РАН, 2022b. – 398 с.

Мельник С.В. Православие и хасидизм Хабад: личностная модель межрелигиоз-
ного диалога. – Москва : ИНИОН РАН, 2017. – 250 с.

Миндель Н. Философия Хабада. – Вильнюс : Шамир, 1990. – 186 с.
Основы межрелигиозного диалога в исламе / под ред. М.П. Гаджиева. – Махачка-
ла, 2017. – 15 с.

Узланер Д.А. Конец религии? История теории секуляризации. – Москва : Изд. дом
Высшей школы экономики, 2019. – 240 с.

Уилбер К. Интегральное видение. – Москва : Ipraktik, 2007. – 102 с.
Феофан Затворник. Начертание христианского нравоучения. – Москва : Лепта,

2008. – 752 с.



Мельник С.В.

80

Феофан Затворник. Путь ко спасению. Краткий очерк аскетики. – Москва : Пра-
вило веры, 2000. – 608 с.

Хоружий С.С. Диалог религий: исторический опыт и принципиальные основания //
Христианство и ислам в контексте современной культуры: межрелигиозный
диалог в России и на Ближнем Востоке. – Санкт-Петербург ; Бейрут : ФКИЦ
«Эйдос», 2009. – С. 160–171.

Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Критическая ретроспектива европейской антропо-
логии. – Москва : Институт св. Фомы, 2010. – 688 с.

Хоружий С.С. К феноменологии аскезы. – Москва : Издательство гуманитарной
литературы, 1998. – 352 с.

Хоружий С.С. О старом и новом. – Санкт-Петербург : Алетейя, 2000. – 477 с.
Хоружий С.С. Этика исихазма в двух исторических формациях // Вестник Рус-
ской христианской гуманитарной академии. – 2011. – Т. 12, вып. 4. – С. 8–29.

Шнеур-Залман. Ликутей Амарим (Тания). – Москва : Шамир, 2005. – 875 с.

References

A common word. Text and reflections. Guidelines for Parishes and Mosques (2018).
Moscow: St. Andrewʼs Biblical Theological Institute.

Abdulaev, A. (2020). The goodness of the righteous. Makhachkala: Risalat Library.
Antonov, K.M. (2024). Weberʼs and communicative concept of science and the mission

of religious studies in interreligious dialogue. Religious Studies, 1(29), 10–41.
Appleby, R.S. (2000) The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence and Recon-

ciliation. Lanham, MD: Rowman & Littlefield.
Appleby, R.S. (2015) Religious violence: the strong, the weak, and the pathological. In

The Oxford handbook of religion, conflict and peacebuilding. New York: Oxford
university press, pp. 33–57

Berger, P.L. (1999) Desecularization of the world: a global overview. In The desecu-
larization of the world: Resurgent religion and world politics. Washington: Wm. B.
Eerdmans Publishing Co, pp. 1–18.

Cornille, C. (2013) Introduction in The Wiley-Blackwell companion to inter-religious
dialogue Chichester, pp. XII–XVII.

Horuzhij, S.S. (2009). Dialogue of Religions: Historical experience and fundamental
foundations. In Christianity and Islam in the context of modern culture: Interrelig-
ious Dialogue in Russia and the Middle East. Saint-Petersburg, Beirut: Eidos.

Islam, N., Steinwert, T., Swords, D. (2014). 3 Dialogue in Action: Toward a Critical
Pedagogy for Interfaith Education. The Journal of Interreligious Studies, 13, 4–10.

Juergensmeyer, M. (2003). Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious
Violence. University of California Press.

Khoruzhiy, S.S. (2000). About the Old and New. Saint-Petersburg: Aleteia, 2000.
Khoruzhiy, S.S. (1998).Towards the phenomenology of asceticism. Moscow: Publishing

House of Humanitarian Literature.
Khoruzhy S.S. (2010). Lantern of Diogenes. A critical retrospective of European an-

thropology. Moscow: Institute of St. Thomas.



Личностная модель межрелигиозного диалога как исследовательская программа
(к постановке проблемы)

81

Khoruzhy, S.S. (2011). Ethics of hesychasm in two historical formations. Bulletin of the
Russian Christian Humanitarian Academy. Vol. 12, issue 4, 8–29.

Melʼnik, S.V. (2022). The project of the world ethos of G. Kyung as an approach to
interreligious dialogue. Bulletin of Vyatka State University, 1, 34–42.

Melʼnik, S.V. (2023). International interreligious summits. Human Being: Image and
Essence, 4, 6–96.

Melʼnik, S.V. (2024). Classification of types of interreligious dialogue: a new approach.
Social and humanitarian sciences. Domestic and foreign literature. Series 3: Phi-
losophy, 1, 60–101.

Melʼnik, S.V (2017). Orthodox Christianity and Chabad Hasidism: the personal model
of interreligious dialogue. Moscow: INION RAN.

Melʼnik, S.V. (2022). Interreligious dialogue: typologization, methodology, forms of
implementation. Moscow: INION RAN.

Mindel, N. (1990). HaBaD’s Philosophy. Vilnius: Shamir.
Principles of interreligious dialogue in Islam (2007). Makhachkala: DUM RD.
Shneur Zalman of Liadi (2005). Likutei Amarim (Tanya). Moscow: Shamir.
Theophan the Recluse (2000). The Path to Salvation. Moscow: Pravilo very.
Theophan the Recluse (2008). Description of Christian Morality. Moscow: Lepta.
Uzlaner, D.A. (2019). The end of religion? History of secularization theory. Moscow:

Publishing House of the Higher School of Economics.
Wilber, K. (2007). The Integral vision. Moscow: Ipraktik.

Об авторе
Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук,

старший научный сотрудник отдела философии, Институт научной ин-
формации по общественным наукам РАН; доцент Общецерковной аспи-
рантуры и докторантуры; старший научный сотрудник Центра межрели-
гиозного диалога, Болгарская исламская академия, Россия, Москва,
sermel05@mail.ru

About the author
Melnik Sergey Vladislavovich – Doctor of Sciences in Philosophy,

Senior Research Fellow at the Department of Philosophy, Institute of Scientific
Information for Social Sciences of the Russian Academy of Sciences; Associate
Professor at Cyril and Methodius Institute of Post-Graduate Studies; Senior
Research Fellow at the Center for Interreligious Dialogue, Bolgar Islamic
Academy, Russia, Moscow, sermel05@mail.ru


