
57

УДК 008.001 DOI: 10.31249/chel/2024.01.04

Синявина Н.В.
КОНЦЕПЦИЯ КУЛЬТУРЫ Н.К. РЕРИХА В КОНТЕКСТЕ

ФИЛОСОФСКИХ ИДЕЙ ПЕРВОЙ ТРЕТИ ХХ в.Ó

Московский государственный институт культуры;
Московский государственный лингвистический университет,

Россия, Москва, cleo2401@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена анализу концепции культуры, разработан-
ной Н.К. Рерихом, и ее корреляции с культурфилософскими идеями начала ХХ в.
(восприятие культуры как памяти, расширительная трактовка термина «творче-
ство» и др.). Автор статьи предлагает рассматривать данную концепцию как ре-
зультат соединения восточной, западной и отечественной традиций. Подчеркивается,
что восточная традиция проявляется, в частности, в способе изложения философом
своего учения, основу которого составляет поэтичность языка. При анализе ос-
новных положений концепции культуры Н.К. Рериха делается акцент на рассмотре-
нии его отношения к терминам «цивилизация» и «культура», которые выступают
для него антиподами. В статье показана значимость эколого-культурного подхода
в концепции Н.К. Рериха, причины актуализации в его творчестве неорусской
традиции.

Ключевые слова: культура; Н.К. Рерих; концепция культуры; цивилизация;
просвещение; русский стиль.

Поступила: 01.09.2023     Принята к печати: 10.10.2023

Ó Синявина Н.В., 2024

mailto:cleo2401@mail.ru


Синявина Н.В.

58

Sinyavina N.V.
Concept of culture N.K. Roerich in the context of philosophical ideas

of the first third of the ХХ centuryÓ
Moscow State Institute of Culture;

Moscow State Linguistic University, Russia, Moscow, cleo2401@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the analysis of the concept of culture created
by N.K. Roerich, and its correlation with cultural and philosophical ideas of the early
twentieth century (perception of culture as memory, broad interpretation of the term
“creativity”, etc.). The author notes that this concept should be considered as the result
of a combination of Eastern, Western and domestic traditions. It is emphasized that the
Eastern tradition is manifested, in particular, in the way the philosopher presents his
teachings, the basis of which is the poetry of the language. When analyzing the main
provisions of the concept of culture N.K. Roerich, the author dwells on his attitude to
the terms “civilization” and “culture”, which act as antipodes for him. The article shows
the importance of the ecological-cultural approach in the concept of N.K. Roerich, the
reasons for the actualization of the neo-Russian tradition in his work.

Keywords: culture; N.K. Roerich; concept of culture; civilization; enlighten-
ment; Russian style.

Received: 01.09.2023                                                  Accepted: 10.10.2023

Разработанная Н.К. Рерихом концепция культуры гармонич-
но соединяет идеи и традиции, лежащие в основе разных культур,
которые очень условно можно обозначить, как западная и восточная.

Восточная традиция проявляется, в частности, в способе и
форме изложения философом своего учения, которые базируются
на поэтичности языка, понимаемой как особое его (языка) свойство.
В этом можно увидеть схожесть как с текстами восточной культу-
ры, которым присущи метафоричность и аллегоричность, так и с
древнерусскими литературными произведениями со свойственны-
ми им поэтической образностью и живописностью. Так или иначе,
стиль изложения в этом случае отражает поэтико-эстетическое вос-
приятие автором окружающего мира. Формирование такого способа
повествования может быть связано с представлением Рериха о том,
что сфера чувств выступает основой для понимания культуры, а
сердце человека, где сокрыт и его дух, восприимчиво к пережива-

Ó Sinyavina N.V., 2024

mailto:cleo2401@mail.ru


Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

59

нию красоты. Следовательно, подобная форма и поэтический стиль
изложения со стремлением подчеркнуть важность эстетической со-
ставляющей необходимы для правильного восприятия текста.

Для понимания основных положений концепции культуры
Н.К. Рериха следует рассмотреть его отношение к термину «циви-
лизация», трактуемому им отнюдь не тождественно по смыслу
«культуре», как это принято в некоторых современных культур-
философских трудах. Позднее ведущий рериховед Л.В. Шапошни-
кова так прокомментировала взгляды Рериха: «И если Культура
есть дух творческой деятельности человека, то цивилизация, или
попросту обустройство жизни человека во всех ее материальных,
гражданских аспектах, есть материя этой деятельности» [Шапош-
никова, 1997, с. 3–4].

На рубеже ХVIII–ХIХ вв. можно наблюдать постепенное
ослабление французского влияния на отечественную культуру, и
уже с 1820-х годов проявилась переориентация на немецкую фи-
лософию, откуда в лексикон русского образованного общества
приходят термины «культура» и «цивилизация». Если во француз-
ской культурфилософской традиции данные дефиниции наделены
синонимичностью (причем подобный подход сформировался во
Франции еще в середине ХVIII в. и сохраняется до сих пор), то не-
мецкие мыслители трактуют их как дихотомию.

В рефлексии европейскими философами (в том числе и оте-
чественными) идей культуры и цивилизации проявлялась одна
особенность, которую необходимо всегда иметь в виду. Их подход
формировался под влиянием идей эпохи Просвещения, в контексте
которых и сложилась новая методология рассмотрения данных
понятий, был предложен иной способ их концептуализации.

Развитию этой тенденции способствовала и философия ро-
мантизма, чье становление происходило в русле борьбы Европы с
Наполеоном, борьбы колоний за независимость. Жажда свободы,
потребность в осознании собственной идентичности актуализиру-
ет идею патриотизма (например, в классицизме с доминированием
в нем ориентации на античную традицию проблема самобытности
культуры просто отсутствовала), которая подталкивает представи-
телей этого направления обратиться к собственному прошлому, к
изучению национальной истории. Результатом этого стали органи-
зация этнографических экспедиций, разработка методов реставрации



Синявина Н.В.

60

памятников, систематизация и анализ древних артефактов. Прове-
денные исследования и полученные в ходе их результаты позволи-
ли выстроить и предложить новые модели развития общества и
человека, главная цель которых заключалась в гуманизации обще-
ственных процессов.

Русские мыслители считали, что гуманизация может быть
достигнута только с помощью просвещения. В 1830–1840-х годах
в текстах отечественных культурфилософов проявилась тенденция
замены французского civilisation русским «просвещение» (напри-
мер, у А.И. Тургенева). В работах И.В. Киреевского смысловое
поле слова «просвещение» еще более расширяется, поскольку ав-
тор использует его не только в значении «цивилизация», но и в
значении «культура» [Киреевский, 1979б]. Ю.Ф. Самарин указы-
вает, что основной причиной заимствования термина «цивилиза-
ция» следует считать европоцентристскую тенденцию, формиро-
вание которой в русском обществе относится еще ко времени
правления Петра I и лишь усиливается во второй половине ХIХ в.
Самарин полагал, что отечественные культурфилософы предпочи-
тают использовать слово «просвещение», поскольку в него включен
религиозный смысл, о чем свидетельствует, в частности, отнесе-
ние слова «просветитель» в литературе Древней Руси к «святите-
лям», чья миссия заключалась в распространении христианства.
Западный же термин «цивилизация» отражает присущую Европе
секуляризацию сознания [Самарин, 1996].

Эта разность традиций, влиявших на формирование смысло-
вого поля терминов «просвещение» и «цивилизация», «культура»,
в частности русской / православной и западноевропейской / като-
лическо-протестантской, нашла отражение и в подходе, разрабо-
танном Н.К. Рерихом.

В связи с этим следует указать на несколько моментов, ко-
торые взаимообусловлены.

Трактовки термина «просвещение» в контексте
традиций русской культуры

Одним из основных догматов многих религий выступает
идея о божественном свете (ветхозаветная Неопалимая Купина,
священное пламя Джьоти (jyoti) в индуизме, Пракаша в кашмир-



Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

61

ской шиваитской традиции, Будда Безграничного Света, ислам-
ское понятие «Нур» и др.). Православие не является исключением,
оно так же базируется на доктрине о том, что «Бог есть свет»
(Евангелие от Иоанна 1:5), «Я есмь свет миру» (Евангелие от Иоан-
на 8:12). Более того, в древнерусской культуре рубежа ХIV–ХV вв.
возобладала исихастская мистическая традиция Григория Паламы,
главная идея которой состояла в возрождении и поддержании в
человеке божественного Света. Паламизм на протяжении длитель-
ного времени оказывал воздействие на древнерусскую культуру, а
его сторонниками выступали Андрей Рублев, Сергий Радонежский
и все его ученики, основавшие в общей сложности более 50 мона-
стырей. Таким образом, традиция трактовать слово «просвещение»
в духовно-религиозном аспекте имеет в России давнюю историю.

Кроме того, в эпоху Просвещения уже сложившаяся интер-
претация просвещения обогащается отечественными мыслителями
светским содержанием, связанным, главным образом, со сферой
образования и воспитания, которая, так или иначе, несомненно,
коррелирует с нравственно-этическими категориями. То есть в
конце ХVIII – первой половине ХIХ в. в русской культуре проис-
ходит расширение смыслового поля термина «просвещение», ак-
кумулирующего религиозно-философское и морально-нравственное
содержание.

В философии Н.К. Рериха идея поиска внутреннего света так
же присутствует. Он, в частности, отмечает, что «тот, кто, несмотря
на окружающие затруднения, стремится по этому пути Света, тот
выполняет насущную задачу эволюции» [Рерих 1994, с. 49]. Безус-
ловно, под воздействием идей начала ХХ в. Рерих трактует этот
поиск шире, нежели предлагают исихастская традиция и принци-
пы Просвещения.

Рерих в своих размышлениях, безусловно, соотносился с
философским учением Живой Этики, которое стало основой его
творчества. Его философия культуры в современной терминологии
описывается формулами «самоорганизующаяся система духа»,
синергия, в чем, бесспорно, слышны отголоски древнерусского
«умного делания». Л.В. Шапошникова, одной из первых система-
тизировавшая его размышления, уточняет этот момент:
«...самоорганизация духа есть форма существования Культуры. Но-
вая наука, называющаяся синергетикой и зародившаяся в XX веке,



Синявина Н.В.

62

дает некоторые наведения для выяснения закономерностей этой
способности самоорганизации. Синергетика имеет дело в основ-
ном с биологической самоорганизацией. Однако и на этом биоло-
гическом уровне ученым удалось нащупать некий универсальный
принцип, имеющий отношение к любой энергетической структуре
и к духу в том числе» [Шапошникова, 1997, с. 5].

Благодаря научным открытиям удалось понять механизм
функционирования подобных систем в естественном мире. Выво-
ды, полученные в ходе проведенных исследований, можно попро-
бовать перенести и на открытие системы в области метафизики.
Формирование и развитие культуры происходит под влиянием как
объективных факторов, к которым относятся естественные, или
природные, так и субъективных. Субъектом эволюции выступает
Иерархия Света, которая схоже описывается в разных культурно-
религиозных системах – Лестница Иакова, разноуровневые Небеса
и т.п. С точки зрения Н.К. Рериха именно с ней были связаны
древние философы и мудрецы, выдающиеся исторические и рели-
гиозные деятели, культурные герои мифов. Пройденный ими путь
связан с творчеством, а поскольку философ сопоставляет творца с
Богом, именно в творческой деятельности он видит возможность
восхождения к Абсолюту, в Беспредельность, вверх по ступеням
Космической эволюции.

С точки зрения Рериха дихотомия взаимодействия культуры
и цивилизации может нивелироваться в «просвещенные» эпохи.
«В энергетически цельной структуре, управляемой Великими за-
конами Космоса, пульсируют дух и материя и, стремясь к сужден-
ному им эволюцией синтезу, то приближаются, то удаляются от
него. Поэтому то возникают эпохи расцвета Культуры – и цивили-
зация становится культурной, то берет верх материальная цивили-
зация – и Культура отходит на второй план, подчас будучи не в
состоянии влиять на цивилизацию. Эта закономерность была под-
мечена Рерихом» [Шапошникова, 2003, с. 113]. Как здесь не
вспомнить мысль Павла Флоренского о материи, переработанной
духом, и его концепции пневматосферы!



Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

63

Традиция эстетизации природы

В древности человек воспринимал себя как часть природы,
он чувствовал свою зависимость от природных факторов (природ-
но-климатические условия, ландшафт местности, природные ка-
таклизмы), поэтому древние религиозные системы на определен-
ном этапе трактуют божества как персонифицированные силы
природы. Миросозерцание восточных славян базировалось на эс-
тетизации окружающей действительности, Красота являлась для
них одной из смыслообразующих ценностей. На Руси языческое
восприятие природы соединилось с христианскими ценностями,
заложив основу для формирования картины мира, построенной на
органической взаимосвязи природы, веры и человека.

В русской философии начала ХХ в. это представление вновь
актуализируется (например, у П.А. Флоренского, Н.Ф. Федорова,
Н.А. Бердяева, русских космистов), а одной из главных проблем в
работах мыслителей становится проблема культуры. Только она
может противостоять хаосу (природному, психологическому, ци-
вилизационному и т.д.), поскольку базируется на абсолютных цен-
ностях. Рерих пишет о культуре как о «Саде Прекрасном», где
главной категорией выступает Красота, трактуемая как победи-
тельница невежества, как абсолютная ценность. «Духовность, ре-
лигиозность, подвиг, героизм, доброжелательство, мужество, тер-
пение и все прочие огни сердца – разве не расцветают они в Саду
Прекрасном? Каждое отвращение от Прекрасного, от Культуры
приносит разрушение и разложение» [Рерих, 1994, с. 82]. Данное
словосочетание – Сад Прекрасный – подчеркивает ориентацию
концепции Рериха на эстетическое переживание, но не только на
него. Использование термина «сад» указывает на то, что философ
трактует культуру как процесс преображения, поскольку сад все-
гда есть пространство преображенное, возделанное человеком. Та-
ким образом, возникновение Сада Прекрасного (культуры) воз-
можно лишь при усилии со стороны человека.

Исходя из этого можно сделать вывод, что в концепции Ре-
риха культура и цивилизация олицетворяют разные сферы дея-
тельности человека: если культура всегда есть творческие потен-
ции человека, его стремление к духовному развитию, цивилизация
отражает повседневную, материальную сторону жизни человека.



Синявина Н.В.

64

Мыслитель подчеркивал, что «именно культура есть сознательное
познавание, духовная утонченность и убедительность. Между тем
как условные формы цивилизации вполне зависят даже от прехо-
дящей моды. Культура, возникнув и утвердившись, уже неистре-
бима» [Рерих, 1936, с. 18].

Таким образом, культура с точки зрения Н. Рериха есть от-
ражение духовного в человеке и человечестве. Он трактует термин
«культура» в границах той религиозно-философской традиции,
представители которой (в частности В. Зеньковский, Н. Бердяев,
П. Флоренский, Вяч. Иванов и др.) выводили культуру из понятия
cultus («попечение, забота о божестве»), подчеркивая ее сакраль-
ность. В частности, Н. Бердяев отмечал, что «культура связана с
культом, она из религиозного культа развивается, она есть резуль-
тат дифференциации культа, разворачивания его содержания в
разные стороны» [Бердяев 1990, с. 166].

В работах Рериха этот момент подчеркивается неоднократ-
но, например: «…латинский корень “Культ” имеет очень глубокое
духовное значение» [Рерих 1994, с. 108]. Он отмечает, что «много-
численно приходится повторять понятие о Культуре и цивилизации.
К удивлению, приходится замечать, что и эти понятия, казалось
бы, так уточненные корнями своими, уже подвержены перетолко-
ваниям и извращению. Например, до сих пор множество людей
полагает вполне возможным замену слова “Культура” цивилиза-
цией» [Рерих 1994, с. 108].

В приведенной цитате подчеркивается невозможность до-
пущения отождествления терминов «культура» и «цивилизация».
Кроме того, использование словосочетания «уточненные корня-
ми», т.е. уподобление сложного культурфилософского или социаль-
ного явления растению, указание на нечто природное / естественное,
вновь отсылает к немецкой традиции (можно вспомнить подобные
сопоставления в «Закате Европы» О. Шпенглера). В современном
культурологическом дискурсе слово cultus чаще трактуют в кон-
тексте еще одного значения, которое изначально содержалось в
древнеримском слове cultura – «возделывать». В этом случае ак-
центы смещаются на рукотворчество, на практическую деятель-
ность, что и сближает его по смыслу с понятием «цивилизация».

Таким образом, размышления о культуре приводят Рериха к
мысли, что именно благодаря культуре формируются духовные



Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

65

аспекты личности, цивилизация же призвана обеспечивать матери-
альную сторону жизни человека, актуализирует телесность. Оба
начала – естественное / дух и искусственное / материальное – тес-
но взаимосвязаны. Но, как подчеркивает Рерих, источником фор-
мирования каждого из них выступают разные стороны бытия, ха-
рактеризующиеся различными смыслами.

Актуализация национальных художественных традиций

Русский стиль, к которому, с одной стороны, в предыдущий
период относились как к чему-то изжитому и забытому, а с другой –
отказывали в автономности и самобытности, вдруг стал вдохнови-
телем для отечественных деятелей культуры начала ХХ в. и одним
из эстетических ориентиров для развития современного искусства.
Историческое наследие и национальные традиции в этот период
начинают трактоваться как ценность, что актуализирует эколого-
культурную тенденцию, направленную на их возрождение и со-
хранение.

В контексте этого подхода следует рассматривать и пред-
принятые на рубеже ХIХ–ХХ вв. этнографические экспедиции
(можно вспомнить одну из таких поездок В.В. Кандинского, в тот
период еще преподававшего на юридическом факультете, поездку,
изменившую его жизнь), и масштабную кампанию по реставрации
древних памятников (в частности восстановительные работы в на-
чале 1900-х годов храма св. Василия в Овруче под руководством
А. Щусева), на этот же период приходится и «музейный бум». Все
перечисленные процессы свидетельствуют о формировании в со-
циокультурном дискурсе начала ХХ в. трактовки культуры как
памяти.

Еще одним из направлений деятельности в эколого-
культурном подходе можно назвать и возрождение ремесел. В кон-
тексте расширительной в начале ХХ в. трактовки понятия «творче-
ство» предмет декоративно-прикладного характера как бы «лишался»
своего прикладного характера, становясь равным по значимости
произведению искусства. В этой связи открытие ремесленных мас-
терских С.И. Мамонтовым в Абрамцеве, а потом и М.К. Тенишевой
в Талашкине, ставивших целью не только воссоздание художествен-
ных ремесел, но и поиск новых возможностей художественного



Синявина Н.В.

66

языка «русского стиля» для современного искусства, выглядит за-
кономерным результатом развития указанной тенденции.

В деятельности Н.К. Рериха в связи с этим можно выделить
два направления. Одно из них связано с обращением Рериха как
художника, с одной стороны, к национальной истории, к разным ее
этапам начиная с языческих времен («Святогор», «Заморские гости»,
«И не убоимся», «И узрим», «Сергий Строитель» и др.). С другой
стороны, одной из функций искусства художник считал подготов-
ку человека, человеческого духа «к возможности космического
творчества» [Грани … , 2008, с. 44]. Посредством творчества чело-
век имеет возможность достигать высшей формы существования
на земле. Именно искусство с точки зрения Рериха учит видеть
предметы в их целокупности, но при этом отмечать и детали, мыс-
лить образами. «В своих полотнах художник стремился выразить
именно идею духовной эволюции человека на Земле, создать про-
изведения высокого поэтического звучания» [Юферова, 1972, с. 5].

Второе направление имеет эколого-культурный аспект, свя-
занный с возрождением народных промыслов, с возможностью
включения их в пространство современного искусства. Деятель-
ность Н.К. Рериха в Талашкине и начинается с декоративно-
прикладной работы, когда по приглашению М.К. Тенишевой он
оформляет библиотеку и комнату, украшая ее тремя керамически-
ми фризами с сюжетами на фольклорные темы северных народов.
В этой работе художник ищет способы современной трактовки тра-
диций народного искусства, новый художественно-композиционный
подход к дизайну интерьера. Здесь, в Талашкине он, помимо проче-
го, пытается решить проблему, возникшую на рубеже ХIХ–ХХ вв.
и заключавшуюся в попытке соединить в одном произведении его
уникальность и возможность тиражирования, благодаря которому
мир может превратиться в мир искусства.

Самым крупным и значимым проектом Н.К. Рериха в Та-
лашкине была роспись храма Святого Духа, о котором он впослед-
ствии писал, что храм органично соединяет форму древней пира-
миды, русскую шатровую архитектуру и пагоду. Уже в этой работе
он хотел воплотить идею храма будущего, который был бы открыт
всем, а образ Богоматери трактовал как Матерь Мира, «Царицу
Небесную над Рекой Жизни». Этот проект Рериха демонстрирует
еще одну из характерных черт художественной культуры рубежа



Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

67

ХIХ–ХХ вв. – стремление к синтезу искусств и религий. Каждый
из мастеров того времени трактовал эту идею по-своему:
С.П. Дягилев реализовал ее в балетном спектакле, Ф.О. Шехтель –
при создании образцового типа особняка, А.Н. Бенуа – в книжной
иллюстрации. Рерих, двигаясь в русле этой же идеи, мог синтези-
ровать в одном произведении традиции разных культур, как в слу-
чае с храмом Святого Духа.

В этот же период художником был задуман и международ-
ный документ, главная цель которого состояла в защите мирового
культурного наследия от разрушений. Впоследствии эта мысль
воплотилась в Договоре об охране художественных и научных уч-
реждений и исторических памятников (Пакт Рериха), который был
подписан в 1935 г. и являлся продолжением эколого-культурной
деятельности Н.К. Рериха.

Таким образом, концепция культуры, созданная Н.К. Рери-
хом, до сих пор сохраняет актуальность, поскольку предлагает
способ решения современных проблем (экологических, политиче-
ских, социальных и пр.). Его подход демонстрирует их нераздель-
ность и взаимообусловленность, поэтому и выход из сложившего-
ся кризиса может быть только комплексным. Рерих подчеркивает,
что решить их возможно лишь через пространство Культуры. Без-
условно, и в предшествующие периоды философы обращались к
взаимосвязи культуры и красоты, культуры и аксиологии, культу-
ры и природы (в частности в эпоху Просвещения), однако нова-
торство Рериха заключается в попытке выстроить четкую иерар-
хию, где человеку отводится важное место. Творческая энергия,
творческий дух, выступающий первоэлементом культуры, прони-
зывает как космическое пространство, Вселенную, так и человека.
Исходя из этого, Рерих трактовал и понятие «цивилизация». Как и
большая часть русских философов, он считал недопустимым гово-
рить о культуре и цивилизации как синонимах, указывал на мето-
дологическую ошибку при их отождествлении, поскольку термину
«цивилизация» в этом случае приписывались не присущие ему
черты и функции. Современность звучания сформулированной
Н.К. Рерихом почти столетие назад концепции заключается и в том,
что он выделял универсальные для многих культур и религий кате-
гории и явления, вплетая их в собственную теорию. Он искал точки
соприкосновения разных культур, возможность для установления



Синявина Н.В.

68

между ними диалога, что особенно актуально сегодня. Внимание к
универсальности можно отметить не только в философских тек-
стах Н.К. Рериха, но и в его творчестве, когда он обращается к
эпическим персонажам Руси и Скандинавии – Святогору и Соль-
вейг, подчеркивая схожесть исторических реалий эпохи раннего
Средневековья, когда изображает двух наиболее почитаемых свя-
тых, изменивших православие и католицизм – Сергия Радонежско-
го и Франциска Ассизского, призывавших к Любви и Свету.

Список литературы

Бердяев Н.А. Смысл истории. – Москва : Мысль, 1990. – 176 с.
Грани Агни Йоги. 1957 г. / сост. Б.А. Данилов. – Новосибирск : Алгим, 2008. –

560 с.
Киреевский И.В. XIX век // Киреевский И.В. Критика и эстетика. – Москва : Ис-
кусство, 1979a. С. 79–100.

Киреевский И.В. О характере просвещения Европы и о его отношении к просве-
щению России // Киреевский И.В. Критика и эстетика. – Москва : Искусство,
1979б. С. 248–292.

Рерих Н. Нерушимое. – Рига, 1936. – 236 c.
Рерих Н.К. Культура и цивилизация. – Москва : Международный Центр Рерихов,

1994. – 200 с.
Самарин Ю.Ф. По поводу мнения «Русского Вестника» о занятиях философией, о
народных началах и об их отношении к цивилизации // Самарин Ю.Ф. Избран-
ные произведения. – Москва : РОССПЭН, 1996. – С. 529–549.

Шапошникова Л.В. Философия космической реальности // Листы Сада Мории.
Кн. 1. Зов. – Москва : МЦР, Мастер-Банк, 2003. С. 5–165.

Шапошникова Л.В. Чаша Грааля космической эволюции // Рерих Н.К. Культура и
цивилизация. – Москва : МЦР, 1997. – С. 3–24.

Юферова А. Николай Рерих: альбом репродукций. – Москва : Гознак, 1972. – 54 с.

References

Berdyaev, N.A. (1990). Smysl istorii [The meaning of the story]. Moscow: Mysl’.
Grani Agni Jogi. 1957 g. [The facets of Agni Yoga. 1957]. Novosibirsk : Algim, 2008.
Kireevskij, I.V. (1979a). XIX vek [XIX century]. In Kireevskij I.V. Kritika i estetika

[Criticism and aesthetics]. Moscow: Iskusstvo, (pp. 79–100).
Kireevskij, I.V. (1979b). O haraktere prosveshcheniya Evropy i o ego otnoshenii k

prosveshcheniyu Rossii [On the nature of the Enlightenment of Europe and its rela-
tion to the enlightenment of Russia]. In Kireevskij I.V. Kritika i estetika [Criticism
and aesthetics]. Moscow: Iskusstvo, (pp. 248–292).

Rerih, N. (1936). Nerushimoe [Unbreakable]. Riga.



Концепция культуры Н.К. Рериха в контексте
философских идей первой трети ХХ в.

69

Rerih, N.K. (1994). Kul’tura i civilizaciya [Culture and civilization]. Moscow:
Mezhdunarodnyj Centr Rerihov.

Samarin. Yu.F. (1996). Po povodu mneniya “Russkogo Vestnika” o zanyatiyah
filosofiej, o narodnyh nachalah i ob ih otnoshenii k civilizacii [Concerning the opinion
of the “Russian Bulletin” about philosophy classes, about folk principles and about
their attitude to civilization]. In Samarin Yu.F. Izbrannye proizvedeniya [Selected
works]. Moscow: ROSSPEN, (pp. 529–549).

Shaposhnikova, L.V. (2003). Filosofiya kosmicheskoj real’nosti [Philosophy of cosmic
reality]. In Listy Sada Morii. Kn. 1. Zov [Leaves of the Garden of Moria. Book 1.
Call]. Moscow: MCR, Master-Bank, (pp. 5–165).

Shaposhnikova, L.V. (1997). Chasha Graalya kosmicheskoj evolyucii [The Grail of
cosmic evolution]. In Rerih N.K. Kul’tura i civilizaciya [Culture and civilization].
Moscow: MCR, (pp. 3–24).

Yuferova, A. (1972). Nikolaj Rerih: Al’bom reprodukcij [Nicholas Roerich: An album
of reproductions]. Moscow: Goznak.

Об авторе
Синявина Наталья Владимировна – доктор культурологии,

заведующая кафедрой культурологии Московского государствен-
ного института культуры, профессор кафедры мировой культуры
Московского государственного лингвистического университета,
Россия, Москва, cleo2401@mail.ru

About the author
Sinyavina Natalia Vladimirovna – Doctor of Cultural Studies,

Head of the Department of Cultural Studies of the Moscow State Institute
of Culture, Professor of the Department of World Culture of the Moscow
State Linguistic University, Russia, Moscow, cleo2401@mail.ru

mailto:cleo2401@mail.ru
mailto:cleo2401@mail.ru



