
Российская академия наук 
Институт научной информации 

по общественным наукам 

ЧЧЕЕЛЛООВВЕЕКК::  
ООББРРААЗЗ  ИИ  ССУУЩЩННООССТТЬЬ..  

ГГУУММААННИИТТААРРННЫЫЕЕ  ААССППЕЕККТТЫЫ  

НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ 
 

Издается с 1990 года 
Выходит 4 раза в год 

 
№ 3 (43) 

2020 
 
 

 

Тема номера: Homo scribens: 
Образ и саморефлексия автора  
в европейской словесности 
 

 



Учредитель: 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

ИНИОН РАН 
 

Редакция 
Главный редактор: Л.В. Скворцов – д-р филос. наук 
Заместители главного редактора: Л.Р. Комалова – д-р филол. 

наук, Г.В. Хлебников – канд. филос. наук  
Редакционная коллегия: В.З. Демьянков – д-р филол. наук (Россия, 

Москва); Х.В. Дзуцев – д-р социол. наук (Россия, Владикавказ); 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (Россия, Москва); И.В. Кон-
даков – д-р филос. наук (Россия, Москва); Т.Н. Красавченко – 
д-р филол. наук (Россия, Москва); В.Е. Лепский – д-р психолог. 
наук (Россия, Москва); С.И. Масалова – д-р филос. наук (Рос-
сия, Ростов-на-Дону); А.Е. Махов – д-р филол. наук (Россия, 
Москва); Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (Украина, Славянск); 
А.В. Нагорная – д-р филол. наук (Россия, Москва); Н.Т. Пах-
сарьян – д-р филол. наук (Россия, Москва); Р.К. Потапова – д-р 
филол. наук (Россия, Москва); В.В. Потапов – д-р филол. наук 
(Россия, Москва); Э.Б. Яковлева – д-р филол. наук (Россия, Моск-
ва); А.М. Гагинский – канд. филос. наук (Россия, Москва);
Р.С. Гранин – канд. филос. наук (Россия, Москва); В.Н. Же-
лязкова – д-р филологии (Болгария, София); И.В. Кангро – д-р 
филологии (Латвия, Рига); М.Ю. Коноваленко – канд. психолог. 
наук (Россия, Москва); О.В. Кулешова – канд. филол. наук (Рос-
сия, Москва); О.А. Матвейчев – канд. филос. наук (Россия, Моск-
ва); Е.М. Миронеско-Белова – д-р филологии (Испания, Гра-
нада); П.-Л. Талавера-Ибарра – д-р филологии (США, Остин); 
Чж. Цзыли – канд. пед. наук (Китай, Шанхай); Е.А. Цурганова – 
канд. филол. наук (Россия, Москва) 

Ответственный редактор номера: Е.В. Лозинская 
Ответственный секретарь: С.С. Сергеев 

Журнал «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты»
включен в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 

Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере 
связи, информационных технологий и массовых коммуникаций, 

свидетельство о регистрации СМИ: ПИ № ФС 77–72547 
ISSN 1728-9319 
DOI: 10.31249/chel/2020.03.00 
© «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты», журнал, 2020 

© ФГБУН «Институт научной информации по общественным наукам
Российской академии наук», 2020 



Russian Academy of Sciences 
Institute of Scientific Information 

for Social Sciences 

HHUUMMAANN  BBEEIINNGG::  
IIMMAAGGEE  AANNDD  EESSSSEENNCCEE..  

HHUUMMAANNIITTAARRIIAANN  AASSPPEECCTTSS  

SCHOLARLY JOURNAL 
 

Published since 1990 
4 issues per year 

 
№ 3 (43) 

2020 
 
 

 

Theme of the issue:  
Homo scribens: 
Author’s image and self-reflection  
in the European literature 

 
 



 
Содержание 

 

 

4

Founder: 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Russian 

Academy of Sciences, Centre of Humanitarian Scientific  
and Informational Researches  

Editorials 
Editor-in-chief: Lev Skvortsov – DSn in Philosophy 
Deputy editors-in-chief: Liliya Komalova – Doctor of Science in Philology; 

Georgiy Khlebnikov – PhD in Philosophy 
Editorial board: Valery Demyankov – Doctor of Science in Philology (Russia, Mos-

cow); Hassan Dzutsev – Doctor of Science in Sociology (Russia, Vladikavkaz); 
Yuriy Kimelev – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Igor 
Kondakov – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Tatiana 
Krasavchenko – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vladimir 
Lepsky – Doctor of Science in Psychology (Russia, Moscow); Svetlana Ma-
salova – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Rostov-on-Don); Alek-
sandr Makhov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Leonid 
Mozgovoj – Doctor of Science in Philosophy (Ukraine, Slavyansk); Alexan-
dra Nagornaya – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Nataliya 
Pakhsariyan – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Rodmonga 
Potapova – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vsevolod Po-
tapov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Emma Jakovleva –
Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Alexej Gaginsky – PhD in 
Philosophy (Russia, Moscow); Roman Granin – PhD in Philosophy (Russia, 
Moscow); Veselka Zhelyazkova – PhD in Philology (Bulgaria, Sofia); Ilze 
Kangro – PhD in Philology (Latvia, Riga); Marina Konovalenko – PhD in 
Psychology (Russia, Moscow); Olga Kuleshova – PhD in Philology (Russia, 
Moscow); Oleg Matveichev – PhD in Philosophy (Russia, Moscow); Elena 
Mironesko-Bielova – PhD in Philology (Spain, Granada); Pablo-Leonardo 
Talavera Ibarra – PhD in Philosophy (USA, Austin); Zhang Zi-Li – PhD in 
Pedagogical Science (China, Shanghai); Elena Tsurganova – PhD in Philo-
logy (Russia, Moscow). 

Issue editor: Eugenia Lozinskaya 
Executive secretary: Sergey Sergeev  

Journal «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects»
is indexed in the Russian Science Citation Index

Journal is registered by the Federal service for supervision of communications, 
information technology, and mass media, certificat: ПИ № ФС 77–72547 

ISSN 1728-9319 
DOI: 10.31249/chel/2020.03.00  

© «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects», journal, 2020
© FSBIS «Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences», 2020



 
Содержание 

 

 

5

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 

Поэты в поэтиках ............................................................................... 9 
 
Махов А.Е. Проблема подражания образцам в поэтологии 
французского классицизма............................................................... 9 

 
Творческий метод  как образ мышления .................................... 27 
 
Котелевская В.В. О повествовательном мышлении  
Томаса Бернхарда: «Вечное возвращение»  и  
полифоническое письмо ................................................................. 27 

Раренко М.Б. «Поворот винта»: Генри Джеймс как писатель  
и как критик ..................................................................................... 55 

 
Писатель в тексте............................................................................. 68 
 
Пахсарьян Н.Т. Имплицитный автор и имплицитный  
читатель в романе рококо............................................................... 68 

Зусман В.Г., Милова А.И. «Человек пишущий» и «человек 
творящий» в прозе А.П. Чехова 1880–1888 гг.  ........................... 83 

Амирян Т.Н. Даниэль Пеннак: от детективов к 
автофикциональному роману......................................................... 98 

 



 
Содержание 

 

 

6

Писатель и его читатели: Парадоксы коммуникации ........... 119 
 
Соколова Е.В. Осцилляция образа: СМИ и В.Г. Зебальд о  
Писателе (у) П. Хандке................................................................. 119 

Асписова О.С. «Весь этот Гёте»: Культ и антикульт .................... 144 
 

Рецензии........................................................................................... 170 
 
Жулькова К.А. Автор и герой: Проблема идентификации. 
Рецензия на книгу: Лекманов О., Свердлов М.,  
Симановский И. Венедикт Ерофеев: Посторонний ................... 170 



 
Contents 

 

 

7

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 
 
Poets in the poetical treatises............................................................... 9 
 
Makhov A.E. The problem of imitating models in the poetology 

of French classicism............................................................................ 9 
 
Creative method as way of thinking ................................................. 27 
 
Kotelevskaya V.V. On Thomas Bernhard’s narrative thinking:  

«Eternal return» and a polyphonic writing........................................ 27 
Rarenko M.B. The Turn of the Screw: Henry James as an author  

and a critic......................................................................................... 55 
 
The writer within the text .................................................................. 68 
 
Pakhsarian N.T. Implied author and implied reader  

in rococo novel.................................................................................. 68 
Zusman V., Milova A. «Writing person» vs «creative person»  

in A.P. Chekhov’s prose works of 1880–1888.................................. 83 
Amiryan T.N. Daniel Penncac: From detective to autofiction.............. 98 
 
The writer and his readers: Parodoxes of communication........... 119 
 
Sokolova E.V. Oscillation of the image: Images of  

“Writer” (by) Peter Handke in mass media and  
in W.G. Sebald’s Essays ................................................................. 119 

Aspisova O.S. All this Goethe: Cult and anticult ............................... 144 



 
Contents 

 

 

8

Reviews.............................................................................................. 170 
 

Zhulkova K.A. Author and the character: The identification  
problem (Book review: Lekmanov O., Sverdlov M.,  
Simanovsky I. Venedikt Erofeev: The Outsider)............................ 170 

 



 
Асписова О.С. 

 

 

144

УДК: 821.112.2                                      DOI: 10.31249/chel/2020.03.09 
 
 
 
 
 
 
 
 

Асписова О.С. 

«ВЕСЬ ЭТОТ ГЁТЕ»: КУЛЬТ И АНТИКУЛЬТ1 
Российский государcтвенный гуманитарный университет, 

Москва, Россия, aspisova@gmail.com 
 
Аннотация. В статье документируется почти религиозное поклонение Гё-

те, прослеживаются пути бытования как «культа Гёте», так и его «антикульта» в 
немецкой культуре до первой половины ХХ в. «Культ Гёте», возникший вскоре 
после смерти классика, во многом способствовал утверждению европейских стан-
дартов литературоведения как новой науки, с тех пор неизменно обострялся в 
годы его юбилеев. Сопротивление этому культу заметно в особенности после 
Первой мировой войны, когда разворачивается настоящий «антикульт», докумен-
тируемый, например, в серии статей комедиографа К. Штернхайма (1878–1942), 
где Гёте предстает символом «Kulturphilister», в романе «Степной волк» Г. Гессе, 
эссе Ортеги-и-Гассета. Пропитанная поклонением классику «стандартная образо-
ванность» превратила Гёте в «пустой знак», отсылающий к национально-
патриотическому культу «классики». Антикульт Гёте оказался плодотворным для 
литературы, публицистики и литературоведения. 

Ключевые слова: немецкая литература XIX–XX вв.; литературный культ; 
рецепция Гёте; Карл Штернхайм; антикульт в литературе.  

Поступила: 31.05.2020                                   Принята к печати: 20.06.2020 
 
 

Aspisova O.S. 
All this Goethe: cult and anticult 

Russian State University for the Humanities (Moscow), 
Moscow, Russia, aspisova@gmail.com 

 
Abstract. The article examines the almost religious worship of Goethe as an 

unattainable universal genius and classical author, analyzing both the «Goethe cult» and 

                                           
1 © Асписова О.С., 2020 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

145

the «anti-cult» in the German culture before the first half of the 20 th century. The 
Goethe cult, that had started shortly after his death, largely contributed to the 
development of modern literary studies as a new science in Europe. The anniversary 
years invariably intensified the cult. Resistance to this cult became especially noticeable 
after WWI when, for the first time, a real «anti-cult» unfolded. It is documented, for 
example, in a series of articles by comedian C. Sternheim (1878–1942), where Goethe 
appears as the symbol for «Kulturphilister», in the «Steppenwolf» by H. Hesse, essays 
by Ortega y Gasset. The «standard education» turned Goethe into a «blank sign», 
referring to the national-patriotic cult of the «classics». Both the cult of Goethe and his 
anti-cult turned out to be very productive not only for literature and journalism, but also 
for literary criticism. 

Keywords: German literature, Goethe’s cult and anti-cult of XIX and XX century. 
Received: 01.05.2020                                                        Accepted: 20.05.2020 
 
 
Культом великого писателя или поэта как феноменом лите-

ратурного процесса гуманитарные науки заинтересовались давно, 
однако нельзя не согласиться с утверждением С.Н. Зенкина о том, 
что «литературный культ – понятие дисциплинарно нечистое» 
[Зенкин, 2011, с. 133]. Общеупотребительное понятие литератур-
ного культа, которое имело бы четкую дефиницию, так и не было 
выработано. Тем не менее «литературный культ» – выражение ин-
туитивно понятное, и оно хорошо работает во многих современ-
ных исследованиях. Слово культ, заимствованное из религиозной 
практики, имеет большой ряд синонимов со смыслом «почитание, 
поклонение». В разных контекстах этот смысл колеблется от «ис-
тового служения» до «моды». 

Именно эта квазирелигиозная составляющая идеи культа в 
литературе, и шире – в культуре, дает особенно богатые возмож-
ности интерпретации. Культ, как правило, тесно связан с мифоло-
гической сферой. Поэтому со времен по крайней мере Э. Ренана 
(1823–1892), когда произошел «перенос религиозных схем и кате-
горий мышления на нерелигиозный материал» [Козлов, 2012, 
с. 54], в культуре создаются мифологизированные образы «вели-
ких людей», особенно писателей и поэтов, окруженные почти ре-
лигиозным поклонением. Немецкая литература не знает более 
притягательной фигуры, чем Гёте. Обобщая, можно было бы риск-
нуть утверждать, что другой такой фигуры нет и в немецкой куль-
туре в целом (однако тут возможны варианты – Лютер или король 
Пруссии Фридрих Великий, Бисмарк в какой-то мере могли бы 



 
Асписова О.С. 

 

 

146

считаться такими универсальными национально-немецкими куль-
товыми фигурами). 

История рецепции Гёте в Германии хорошо документирова-
на, в первую очередь благодаря работам германиста Карла Роберта 
Манделькова (1906–2008) [Mandelkow, 1980, 1989]. В ней есть 
примеры как культового восприятия классика, так и прижизнен-
ных его противников, для которых было характерно полное не-
приятие творчества и личности Гёте. Не ставя задачи подробно 
описывать зарождение и развитие литературного культа Гёте и 
сопротивление ему, отметим лишь наиболее интересные детали, не 
всегда попадающие в поле зрение исследователей. 

Известно, что большой вклад в романтический культ Гёте 
внесли знаменитые женщины эпохи – Рахель Фарнхаген фон Энзе 
и Беттина фон Арним, Генриэтта Херц. Переписка, воспоминания, 
дневниковые записи этих выдающихся женщин не только состав-
ляют важную часть культуры того времени, они создают особую 
атмосферу почти религиозного поклонения, которым будет окру-
жен Гёте в дальнейшем. 

Среди первых противников Гёте знаменитый просветитель 
Ф.К. Николаи с его пародийным продолжением «Вертера» (1775), 
теолог Пусткухен, известный в основном благодаря продолжени-
ям гётевского «Вильгельма Мейстера» (1821), писатель и ярост-
ный публицист Вольфганг Менцель (1798–1873) с его грубыми 
нападками («Он всегда плыл по течению и по поверхности, как 
пробка» [Menzel, 1828, S. 215], Л. Бёрне с младогерманцами и 
даже Г. Гейне, гордившийся, что никогда не задевал труды Гёте, 
а метил только в человека. В «Романтической школе» (1842) 
Гейне воспроизвел метафору культа буквально – у него братья 
Шлегели, поклоняясь Гёте, «воздвигли ему алтарь, и воскуряли 
фимиам, и заставляли народ преклонять пред ним колена» [Гей-
не, 1958, с. 171]. 

XIX век именно в Гёте видит «Hauptpfeiler des Deutschtums», 
основной столп немецкости [Reck, 1837, S. 186]. Очень рано, уже в 
1830-е годы, появляются апологии Гёте, подобные процитирован-
ному «Новому немецкому критическому Парнасу» (1837) К. Река, 
посвященные разоблачению противников Гёте. Характерно, что с 
Гёте изначально связываются надежды на национальное единение 
и величие Германии в будущем («Гёте – как плат сеяльщика, пол-
ный семян <…> зерна будущего величайшей и единой Германии» 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

147

[Reck, 1837, S. 192]). «Новый немецкий критический Парнас», при 
всем знании деталей современной ему антигётевской литературы, – 
сочинение не очень высокого уровня, в нем масса неловких харак-
теристик и конфузных сравнений: Гёте – и Зевс, и Юпитер, он 
«оскопляет» и «оплодотворяет». Понятно, что тексты такого рода 
не вызывают большого интереса критики. Однако они очень рано 
создают огромную массу гётеаны. Гёте, как представляется, на по-
рядки опережает любых немецких деятелей литературы, науки и 
искусства по числу посвященных ему публикаций. 

Консолидация культа – дело не исключительно немецкое. 
Определенную роль в становлении культа могла сыграть и чрезвы-
чайно влиятельная работа Т. Карлейла «Герои, почитание героев и 
героическое» (1840). Томас Карлейл, возможно, самый знаменитый 
германофил в Англии, издавший едва ли не всю современную ему 
романтическую немецкую литературу на английском, в 1824 г. пе-
ревел «Вильгельма Мейстера» и состоял в переписке с Гёте. В «Ге-
роях» сказано: «Гёте должен был служить для нас наилучшим обра-
зом героя как писателя» [Карлейл, 1908, с. 161]. Однако Карлейл, 
выбирая Гёте в свои «герои», оставляет окончательное суждение о 
Гёте будущему, «ввиду нашего вообще недостаточного знания жиз-
ни Гёте» [там же], считая именно знание деталей жизни, биогра-
фию, для такого суждения необходимым. Невозможность для со-
временников понять Гёте – характерный мотив его культа: в том, 
что тайна Гёте будет раскрыта лишь в будущем, с Карлейлом едины 
многие почитатели. 

Хотя Ф. Ницше и не любил Карлейла (как можно предполо-
жить, за биографию Фридриха Второго и поздние сочинения) и вы-
сказывался о нем довольно резко, он соглашался с его мнением о 
Гёте: «В общем и целом можно утверждать, что влияние Гёте вооб-
ще еще не обнаружилось и что время его еще впереди» [Ницше, 
1990, с. 83]. Ницше, с его резко неприязненным отношением к  
немецкой современности, делает некоторые исключения, и Гёте – 
«последний немец», к которому Ницше готов относиться с уваже-
нием. Кроме него, в этом ряду лишь Гегель, Гейне и Шопенгауэр – 
список у Ницше короткий. Именно Ницше с его чувствительностью 
ко всякой фальши в культуре и идеей «Bildungsphilister» – образо-
ванного филистерства, филистерства от образования, – позволяет 
понять, как работает механизм перехода от культа к антикульту.  
В работе «Человеческое, слишком человеческое» (1878), которую 



 
Асписова О.С. 

 

 

148

Ницше считал психологической, это показано на примере юности, 
резко отрицающей то, что занимало ее поначалу, и история отноше-
ний самого Ницше с идеями и людьми отмечена как раз таким пере-
воротом знаков с плюса на минус. 

Культ Гёте, сложившийся не позднее последней трети 
XIX в., после объединения Германии отнюдь не исчезает, напро-
тив, к концу того же века приобретает уже утрированные черты. 
Появляется «Гёте для школы», «Гёте для женщин». Так, Йоханнес 
Шерр (1817–1886) публикует в 1873 г. в крупнейшем журнале для 
семейного чтения «Гартенлаубе» серию статей: «Гёте. Его жизнь и 
сочинения, изображенные в докладах для женщин». Писатель и 
публицист «патриотическо-демократического настроя» охотно  
использует «модные слова эпохи» – «ядро нации, духовная весна, 
здоровая культурная работа, прочный – kernhaft – немецкий спо-
соб мышления и чувствования» [Wolff, 2009, S. 200–201]. Этот 
язык будет тесно связан с языком описания культа Гёте и его тру-
дов многие десятилетия. 

Библиография гётеведения становится необозримой, прони-
занность всей жизни (университетской, научной, школьной, газет-
ной, журнальной и книгоиздательской) упоминаниями о Гёте, при-
вычка цитировать его и использовать как универсальный ориентир 
в культуре вызывает протест, провоцируя на создание другого об-
раза Гёте, противопоставленного культовому едва ли не во всех 
отношениях. 

Этот закономерно возникающий «антикульт» распростра-
нен, разумеется, не столь широко и по масштабу своему не может 
сравниться с культовым почитанием. Однако и он по-своему ха-
рактерен и заслуживает исследования. Изучение Гёте в школе 
много способствовало отторжению его юношами-гимназистами: 
воспоминания поколения, родившегося в конце XIX в., полны та-
кого рода примерами. (В качестве характерного приведу только 
один – Альфред Дёблин (1878–1957), один из самых оригинальных 
и неконвенциональных писателей ХХ в., вспоминает, что юноше-
ское его чтение находилось в резком противоречии с обязатель-
ным школьным: «Когда я был школьником, на меня обрушился 
Достоевский. Ночами я читал Раскольникова, днем зубрили Гёте и 
Шиллера. Крайнее неприятие строго дисциплинарной и порабо-
щающей школы. В эту атмосферу неприязни был втянут и Гёте» 
[цит по: Weinbacher, 2011, S. 31]). 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

149

Поддержанное такими настроениями, отнюдь не уникаль-
ными, имя Гёте приобретает противоположные коннотации.  
«Антикульт», т.е. отталкивание от прежних смыслов, вкладывае-
мых в образ превозносимого кумира, приписывание ему противо-
положных свойств, закономерно начинает развиваться в культуре. 

Культ Гёте с некоторым трудом пережил Первую мировую 
войну. Вторая мировая война, пришедшаяся между двумя гётевски-
ми юбилеями 1932 и 1949 гг. (100 лет со дня смерти и 200 – со дня 
рождения), окончательно сделала невозможным незамутненный 
культ Гёте. В своем прежнем варианте он, как и многие культурные 
явления, казался неуместным в новой исторической реальности. 

И все же определенную часть культа «классиков» унаследо-
вала и культура ГДР, где гётевский «гуманизм» был провозглашен 
основой «социалистического культурного наследия», а германистика 
была вынуждена поддерживать мифологизированные образы само-
го Гёте и в особенности Фауста [Lehman, 1995, S. 183]. Впрочем, с 
Гёте обращались в ГДР строго – даже при нюансированном и  
осторожном подходе Вальтера Дитце, одного из последних руково-
дителей Веймарского национального научно-исследовательского 
центра по изучению классической литературы в ГДР, а также мно-
голетнего соредактора академической «Истории немецкой литера-
туры», издававшейся в Москве (ИМЛИ). В предисловии В. Дитце 
к четвертому изданию двенадцатитомного собрания сочинений 
Гёте в популярнейшей «Библиотеке немецкой классики» (1981) 
личность Гёте становится «высшим проявлением мировоззренче-
ской и художнической креативности» («насколько это вообще до-
пускают буржуазное классовое содержание его мышления и его 
времени») [Dietze, 1981, S. vii]. Единого образа Гёте в ФРГ не бы-
ло в силу разнообразия подходов. 

 
 

*   *   * 
 
Самый знаменитый текст «антикульта» второй половины 

XIX в. – «Гёте и несть ему конца». (В названии с очевидностью 
сделана отсылка к гётевской статье «Шекспир и несть ему конца»). 
Текст принадлежит Эмилю Дю Буа Реймону и представляет собой 
его речь при вступлении в должность ректора Берлинского уни-
верситета в 1882 г. 



 
Асписова О.С. 

 

 

150

Эмиль Дю Буа Реймон (1818–1896), физиолог, врач, филолог – 
типичный универсальный ученый эпохи позитивизма. Существова-
ла своего рода традиция – при вступлении профессоров на высокую 
университетскую должность говорить о Гёте. Для профессорской 
публичной речи как нельзя лучше годится именно «Фауст» – это 
было известно еще со времен «Романтической школы» Гейне.  
И если ректор Йенского университета, филолог-младограмматик и 
основоположник изучения сравнительно-исторического синтакси-
са Бертольд Дельбрюк (1842–1922) в 1908 г. просто упомянул, что 
Шиллер был «нашим профессором, а Гёте – нашим министром» 
[цит по: Sieg, 2019, S. 233], то Дю Буа Реймон предложил целост-
ный взгляд на Гёте как писателя и естествоиспытателя. 

Дю Буа Реймон, в поздние свои годы чрезвычайно расши-
ривший сферу деятельности и выступавший уверенно и влиятель-
но по любому поводу, не мог не признать выдающегося положе-
ния Гёте в немецкой культуре («Германия – это Гёте»), однако в 
целом его речь была посвящена развенчанию Гёте. Возражая кол-
леге и крупнейшему ученому современности Эрнсту Геккелю 
(1834–1919), считавшему Гёте предшественником Дарвина и  
сопроводившего свою знаменитую работу «Генеральная морфоло-
гия» (1866) цитатами из Гёте, Дю Буа Реймон пояснял, как много 
вреда науке принесло учение Гёте о природе и восприятии цвета. 

Однако, «устав от неувядающего лавра», Дю Буа Реймон не 
только отрицал значение Гёте как ученого, но и подверг его кри-
тике как писателя – «пусть это звучит прозаично, но тем не менее 
это правда – Фауст лучше бы сделал, если вместо того чтобы от-
правиться ко двору к императору и выдавать необеспеченные 
деньги, <…> женился бы на Гретхен, признал ребенка», занялся 
полезным изобретательством «электризирующей машины и воз-
душного насоса» и прочее. Гёте же, по мнению Дю Буа Реймона, 
был не слишком изобретателен в закручивании сюжета, а главное, 
полностью глух к основной идее современности – «механической 
каузальности» [Du Bois-Reymond, 1883, S. 10; 16; 25]. 

Эрнст Геккель, негативно упомянутый в этой речи, относится 
к гётеанцам. Его биограф, знаменитый писатель и популяризатор 
науки эпохи позитивизма, Вильгельм Бёльше (1861–1939), автор 
работы «Гёте в двадцатом веке» (1904), скажет о Геккеле следую-
щее: «Для значительного человека XIX века нет, кажется, ниче- 
го особенного в том, что он находится под влиянием Гёте. Это не-



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

151

что вроде природной необходимости, <…> все великое в этом веке 
должно некоторым образом возвращаться к Гёте» [Bölsche, 2012, 
S. 21]. 

И Г. Гельмгольц, предшественник Э. Дю Буа Реймона на по-
сту ректора того же университета и великий ученый, разделял без-
условное преклонение перед Гёте. Он автор большой речи о зна-
чении естественнонаучных трудов Гёте, опубликованной еще в 
1853 г., которая была неоднократно переиздана. Гельмгольц видел 
величие Гёте прежде всего как поэта и художника слова, прослав-
лял его применение единого художественного принципа ко всем 
отраслям современного ему знания, подчеркивая заслуги Гёте в 
отдельных науках и предвосхищение направления их развития. 
Однако с «Учением о цвете» он как физик согласиться не мог и 
давал деликатное и проницательное объяснение: «Гёте, несмотря 
на то что он попробовал себя во многих сферах духовной деятель-
ности, все же по самому выдающему дарованию поэт» [Helmholtz, 
1896, S. 23–48]. 

Столкновение Дю Буа Реймона, с одной стороны, Геккеля и 
Гельмгольца – с другой, можно прочитать и как столкновение куль-
та и антикульта Гёте во второй половине XIX в. В печатном вариан-
те речи Дю Буа Реймона предпослан эпиграф из Гёте: «Und will in 
Kunst und Wissenschaft wie immer protestieren», из стихотворения 
«31 октября 1817». В переводе А. Голембы этот отрывок звучит как: 

 
Не для того ли наградил 
Меня господь талантом, 
Чтоб в песнях и в науке был 
Я вечным протестантом? 

 
Эпиграф к речи объясняет ее намерение как нельзя лучше, 

Гёте побивается самим Гёте, его опасная известность и поклоне-
ние перед ним требуют протеста – и это-де в духе самого Гёте. Де-
ланая наивность эстетического анализа, переводящего литературу 
в практическую плоскость, усугубляется высокомерием немецкого 
профессора, объявленного Дю Буа Реймоном главным персонажем 
современной культуры. Но стилистическая отточенность, харак-
терная для эпохи, пристрастная личностная интонация и протест 
против «неувядаемых лавров» и «византинизма» [Du Bois-
Reymond, 1883, S. 26] делают текст интересным как раз в силу его 



 
Асписова О.С. 

 

 

152

пристрастности. И хотя в нем представлен далеко не самый рас-
пространенный тип критики Гёте, это, возможно, самый известный 
ее вариант, поэтому гётеведение вновь и вновь обращается к нему 
[Dotzler, 2000, S. 89–96]. 

Описанный спор относится к 1882 г. Через год речь Дю Буа 
Реймона будет издана, и станет очевидно, что и через пятьдесят 
лет после смерти Гёте, несмотря на усилия «Goethe-Philologie», 
канонизировавшей его как национального «классика», о нем все 
еще возможно высказывать негативные и иронические суждения. 
В каком-то смысле Гёте для немцев пока что не «наше все». 

Долгая история становления Гете как единственного центра 
немецкой духовности отнюдь не прямолинейна, ее антиномии 
особенно обостряются в юбилейные годы, когда немцы празднуют 
годовщины рождения и смерти писателя, а на рынок выбрасывает-
ся необозримая книжная масса гётеаны. Соединенными усилиями 
нации, которая еще только стремится к единению и ей настоятель-
но требуются национальные ориентиры и образцы в культуре, Гёте 
возносится на такую божественную высоту, что разглядеть его на 
сияющей вершине все труднее. Как главный немецкий автор он 
становится точкой отсчета, с ним сравниваются и на него ориенти-
руются как сходные, так и противоположные явления. Постепенно 
процесс «конструирования» национального классика превращает 
его в мифологизированную фигуру, к которой нация относится с 
религиозным почтением. Так называемая Goethe-Philologie как ме-
лочно-начетническая дисциплина с углублением в детали и под-
робности жизни и творчества Гёте в значительной мере определи-
ла методы и идеалы литературоведения – новой науки внутри 
германистики. В.М. Жирмунский еще в 1936 г. прямо ставил знак 
равенства между «всей немецкой филологической критикой» и 
«Goethe-Philologie» [Жирмунский, 1981, c. 31]. 

Главным в коллективном восприятии Гёте является «вели-
чие», «божественность», значимость, известность, универсальность – 
весь комплекс характеристик, позволяющих даже представителям 
естественных наук опираться на гётевские цитаты. Образованность 
определенно включала знание его произведений, цитирование их и 
рассуждение о его значении для науки и литературы. Тем более в 
немецких «науках о духе» Гёте образует абсолютный центр притя-
жения. Нет, пожалуй, ни одного крупного мыслителя последней 
трети XIX – начала XX в., не писавшего о Гёте. 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

153

Так, например, Георг Зиммель (1858–1918), философ куль-
туры и социолог, с 1906 по 1916 г. почти ежегодно издает по ра- 
боте о Гёте («Кант и Гёте», 1899, 1906, «Гёте» 1907, «О нравствен-
ном мировоззрении Гёте и Канта», 1908 «Справедливость Гёте», 
1913, «Гёте и молодежь», 1914, «Замечания о Канте и Гёте. К ис-
тории современного мировоззрения», 1916). Обращает на себя 
внимание формулировка Г. Зиммеля, которой он предваряет книгу 
о Гёте 1907 г.: «Истолкование Гёте <…> всегда будет<…> испове-
дью истолкователя» [Зиммель, 1928, c. 10]. 

Исключительное внимание к Гёте как личности является со-
ставной частью культа изначально. Формы, которые принимает 
поклонение Гёте со временем, становятся, с одной стороны, все 
более институционализированными и национальными, с другой – 
очень личными. 

М. Нутц, специализирующийся в наши дни на дидактике ли-
тературоведения, говоря о постепенном конструировании Гёте как 
национального классика, напоминает о словах Карла Крауса: 
«Изобретение немецкого классика есть посмертное оскорбление 
Гёте. Обладай празднующее юбилеи отребье сотой долей лице-
мерно изображаемого уважения к Гёте и миллионной долей де-
ланного понимания Гёте, они бы не поставили рядом с ним в бес-
примерной наглости неучей целые шеренги коллег» [Kraus, 1906, 
S. 13]. Это 1906 год, Краус решительно возражает против культа 
«классики», «пустого изобретения реальных, к сожалению, немец-
ких филистеров» [ibid.]. 

Краус перед Первой мировой войной очень влиятелен, его 
жадно читают молодые, и видят в нем борца против разлитых чер-
нил, как скажет Теодор Таггер в 1918 [цит по: Häutung..., 2006, 
S. 320], и само яростное краусовское негодование против «фили-
стерства неучей» работает на культ Гёте – рядом с ним невозмож-
но поставить никого: никаких других классиков, по Краусу, быть 
не должно. Гёте постепенно сходит с пьедестала двойного памят-
ника Эрнста Ритчеля перед веймарским театром, отпускает руку 
Шиллера и возносится на невероятную, недосягаемую высоту. На-
чало века работает над полировкой его образа. Точка отсчета, ме-
рило всего немецкого, с одной стороны, и фигура для идентифика-
ции, абсолютный образец для подражания помещаются в фигуру 
Гёте, что усугубляет крайности культа. Юные и не очень писатели 
страстно идентифицируют себя с Гёте. Быть писателем уже озна-



 
Асписова О.С. 

 

 

154

чает стать похожим на него в жизни, поселиться в Веймаре, на- 
пример. 

Примеры многочисленны, назову лишь несколько. Карл 
Штернхайм и Георг Кайзер, оба стали богаты или состоятельны че-
рез жен, и оба стремятся прикоснуться к городу Гёте, чтобы дока-
зать свое право на писательство. Оба быстро уедут, но это харак-
терный для культа Гёте эпизод. Важен Веймар и для построения 
нового культа, а именно культа Ницше. Элизабет Фёрстер, сестра 
Ницше, управлявшая его наследием в духе своих националистиче-
ских представлений, в 1896 г. увезет в Веймар больного брата, соз-
нательно выбрав город классики и Гёте [Sieg, 2019, S. 180]. 

В свое время Бернхард Фёрстер, будущий муж Элизабет 
Ницше, объяснился с ней с помощью сонета Гёте [ibid., S. 110]. 

Культ Ницше будет выстроен в Германии по образцу гётев-
ского культа. Его создание хорошо документирует, например, глу-
бокое исследование Ульриха Зига «Власть воли», посвященное 
деятельности Элизабет Фёрстер-Ницше. Многочисленные сравне-
ния Ницше с Гёте в работах о философе, заказанных и поддержан-
ных Э. Фёрстер и архивом ее брата в Веймаре, встречаются в кни-
гах знаменитых авторов эпохи вплоть до 1920–1930-х годов. В числе 
этих авторов Р. Штейнер, О. Шпенглер, В. Зомбарт, С. Цвейг… 
[ibid., S. 182, 297, 308]. Характерно, что все они – создатели от-
дельных трудов о Гёте. Несмотря на различия в нюансах, всем им 
присуще именно культовое почитание Гёте, хотя в силу глубокой 
личной заинтересованности в Гёте, знания деталей и интеллекту-
альной честности никому из них не чужд и трезвый, порой крити-
ческий подход к кумиру эпохи. 

Первым лозунги антикульта сформулирует Карл Штернхайм 
(1878–1942) уже во время Первой мировой войны. Гениальный и 
сумасшедший комедиограф Карл Штернхайм начнет поход против 
«всего этого Гёте» с книги Гундольфа «Гёте» (1916). Фридрих 
Гундольф (1880–1931) был знаменит не только тем, что принадле-
жал к ближайшему кругу Стефана Георге. Мировая война в разга-
ре, а книга Гундольфа ежегодно переиздается, и к 1920 г. она вы-
держит девять переизданий. Это важно, потому что Гундольф – 
самый популярный германист эпохи (но книгу о Гёте Штернхайм 
рецензировать не станет – ему бросится в глаза только объем в 
795 страниц: «За семь дней на мой стол упали семь книг о Гёте 
общим числом три тысячи страниц». И затем искусно вывернутым 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

155

экспрессионистским языком Штернхайм предъявляет Гёте свою 
первую претензию: тот «оставляет в полной неясности своих по-
томков относительно духа войны, которую должен был бы знать 
по своим многим боевым походам. <…> Этот Гёте, с семью книга- 
ми про него в неделю, имел в своей совести зияющий провал, по-
скольку избегал <…> всех чувств, которые теперь потрясают даже 
самых простых людей, когда под грохот артиллерийского обстрела 
дрожат окна их сердец», а дальше Штернхайм перечисляет упреки – 
что стоял в жизни «одной ногой», уклонился от Богом данной обя-
занности сочувствовать человеку на войне и так разгадать его за-
гадку, так сочувственно, в ужасном сострадании, передать в своем 
творчестве, чтобы другим, более слабым писателям уже не нужно 
было этого делать; в конце упоминается не уклонившийся Тол-
стой, предчувствовавший войну и поэтому сбежавший на старости 
лет из благополучного дома [Sternheim, 1965, S. 23–24]. 

Томас Манн чуть позже повторит это сравнение («Гёте и 
Толстой», 1921), но в пользу Гёте – потому что Манн безусловный 
гётеанец. Штернхайм в 1917 г. не выносит ни Манна, ни Гёте, ку-
мира своей юности. 

Статья опубликована в пристрастной военной атмосфере 
1917 г. в журнале «Марсий», издававшемся Теодором Таггером. 
Таггер – настоящее имя драматурга Фердинанда Брукнера, пьесы 
которого можно условно отнести к «черному» экспрессионизму.  
В предварении от издателя Таггер, еще не ставший драматургом 
Фердинандом Брукнером, пишет эссе, из которого ясно, что на-
падки на Гёте – это программа. Штернхайм и Таггер планируют 
опубликовать в «Марсии» «Энциклопедию по сносу буржуазной 
идеологии». Уже привлечены Готфрид Бенн, Карл Эйнштейн, сам 
Штернхайм и Таггер, но выйдет только первая страница. Антигё-
тевская линия полностью укладывается в программу разоблачения 
идеологий. 

Антигётеанство с 1917 г. присутствует практически во всей 
эссеистике Штернхайма 1920-х годов, Гёте становится символом 
немецкого бездуховного и практичного мещанства. «Всеобщее 
бездонное презрение к духовному» [Sternheim, 1920, S. 5] – вот 
причина современного убогого состояния немцев после войны: 
«Были твердые курсы на Шиллера и Вагнера, по дешевке распро-
давали Моцарта и Гёте <…> Вместе с меблировкой квартиры на 
совершеннолетие покупалась книжная полка c энциклопедией, в 



 
Асписова О.С. 

 

 

156

которой черным по белому полностью содержалась немецкая мен-
тальность» [Sternheim, 1919]. 

Штернхайм продолжит атаку статьей «Немецкая револю-
ция» (1919) в библиотечке «Красный петух», выпускаемой Фран-
цем Пфемфертем, издателем экспрессионистского журнала «Die 
Aktion», в памфлетах «Берлин, или Juste Milieu» (1920), «Тассо или 
искусство Juste Milieu» (1921). В преуведомлении Пфемферт назы-
вает автора «соратником» (они пока еще друзья и их взгляды в це-
лом сходятся). 

Квазимарксистская лексика вводит в заблуждение, и эстети-
ческая революция Штернхайма на этом этапе воспринимается как 
политическая. Георг Лукач, в 1918 г. ставший партийным мар-
ксистом, в 1922 г. откликнется на «Тассо» Штернхайма своей 
статьей в берлинском «Красном знамени». Статья Лукача называ-
лась «Натан и Тассо». Лукач хвалит Штернхайма за критику гетев-
ского «Тассо»: «Тем не менее снова нужно повторить: и у Штерн-
хайма тоже проявляется правильный классовый инстинкт, который 
восстает против Тассо Гёте» [Lukacs, 1922]. (Интересно, что, опи-
сывая антикульт Гёте, Лукач подмечает его основные черты, сле-
дуя критикуемой им статье Штернхайма). Лукач отметит постоян-
ность антикульта, «Rebellion» против влияния Гёте, он отчетливо 
видит, против чего на самом деле направлен протест: «Эти восста-
ния очень редко затрагивают поэтическое значение Гёте; да и на-
правлены они не против этого значения». Жизнь и творчество Гёте – 
«Lebenswerk» – означают «ложную тенденцию, которая, при сле-
довании иными из его дорог не может не привести к тоскливому 
филистерству, к опустошающему мещанству, Spießbürgerlichkeit». 
Восстания против Гёте хороши как «проявление здорового классо-
вого инстинкт буржуазной интеллигенции», как попытка бороться 
против «постоянно возрастающего сужения духовного горизонта», 
но бесполезны, потому что не в состоянии взглянуть в суть про-
блемы – «связь немецкой классики с развитием буржуазного клас-
са в Германии» [ibid.]. 

Перестав сотрудничать в левых журналах, Штернхайм про-
должил полемику. Главная тема Штернхайма – «Героическая жизнь 
бюргера» с циклом блестящих комедий (в том числе «Панталоны», 
«Шкатулка», «Сноб», «Бюргер Шиппель», «1913», ставившиеся у 
М. Рейнхардта с 1911 по начало 1920-х годов) и новелл иллюстри-
руется теперь, в эпоху постепенной утраты драматургом ведущего 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

157

положения на сцене, с помощью резко клишированных и парадок-
сальных текстов, где под обстрел попадает вся классическая немец-
кая культура. Исключения становятся все реже, пока список дос-
тойных не сокращается до Гейне и Гёльдерлина. Постепенно на 
классическую немецкую культуру возлагается вина за современное 
состояние Германии. 

Однако начиналось все иначе. («Я чувствую себя часто та-
ким чистым, глубоко искренним ребенком благодаря любимому 
мастеру Гёте», – читаем мы в одном из писем в 1909 г. [Sternheim, 
1966, S. 510]). И Гёте, по словам английского исследователя 
Р. Уильямса, тонкого знатока Штернхайма, – выступает тут как 
«самый чувствительный барометр перемены вкуса Штернхайма» 
[Williams, 1980, p. 124]. 

Случай Штернхайма интересен тем, что он сам пережил не-
вероятно сильно и глубоко любовь к творчеству Гёте, и в немалой 
степени способствовал культу Гёте у Теи Штернхайм (1883–1971), 
урожденной Бауэр, бывшей его женой с 1907 по 1927 г. 

Культ этот зафиксирован в ее интереснейшем дневнике с 
1905 г. [Sternheim, 2002]. Тея – мемуарист очень высокого класса, 
вела свой гигантский дневник десятилетиями, там отразилась вся 
европейская духовная культура, она знала лично всех достойных 
авторов и художников, владела самыми лучшими картинами эпохи. 
Юной девицей, брюссельской пансионеркой она переписывалась с 
Роденом, и потом всю жизнь жила искусством. Без чтения книги и 
записи в дневнике не проходило ни дня. Ежегодно обновлялся 
список любимых авторов, в числе которых всегда был Гёте. Он 
буквально причислен к лику святых, и равны ему в синодике Теи 
только Флобер и Стендаль. Тея молится Гёте, спрашивая совета в 
разных жизненных ситуациях. 

Я не хочу сделать смешным этот удивительно глубокий и 
личный культ, вдумчивое и трепетное прочтение Гёте, но тут пе-
рейдена граница разумного. В 1908 г. на деньги Теи Карл Штерн-
хайм построил дом-замок Бельмезон в стиле Людовика ХV. Шка-
фы для огромной библиотеки первых изданий немецкой классики, 
купленных в автомобильных путешествиях по Европе, будут ско-
пированы у Гёте, – как в его франкфуртском доме. Литературные 
паломничества четы Штернхайм ведут их не только во Францию, к 
Флоберу и Стендалю, но и во Франкфурт и Веймар. (В рецепции 
Гёте после Второй мировой войны Франкфуртский дом станет ве-



 
Асписова О.С. 

 

 

158

хой, и восстановление его вызовет большие споры). Тея Штерн-
хайм сохранит почитание Гёте на всю долгую жизнь и людей в соб-
ственной жизни будет мерить по гётевским цитатам, о чем говорят 
сотни упоминаний о Гёте и любимые цитаты из него в ее дневниках. 
Но это относительно поздний пример культа, начало ХХ в. 

Конечно, Карл Штернхайм в его антикульте Гёте – образец 
критики вовсе не конструктивной, что на фоне набирающего к 
юбилею силу культа Гёте имеет, как минимум, психологическое 
объяснение. 

Характерный и постоянный мотив культа Гёте – самоиден-
тификация с ним, принимающая в культуре гротескные размеры. 
Лишь один показательный пример: Герхард Гауптман (1862–1946), 
о приверженности которого к Гёте ходили анекдоты, запишет в 
дневнике в 1899 г.: «Кто понимает Гёте, понимает меня». С годами 
поклонение Гёте у Гауптмана лишь усилилось, известно даже, что 
в старости он стал внешне очень походить на пожилого Гёте. 

Постоянная тема дневников Гауптмана – «принять» насле-
дие Гёте, сделать себя достойным занять его место в культуре.  
К Гёте он обращается на «ты» и уверен в их внутреннем сходстве 
и гениальности. Автор биографии Г. Гауптмана П. Шпренгель 
приводит многочисленные примеры этой комичной самоиденти-
фикации с Гёте [Sprengel, 2012]. Слава Г. Гауптмана затмевает 
славу всех современных ему писателей, и по меньшей мере с мо-
мен- 
та присуждения ему Нобелевской премии в 1912 г. он становится 
культовым писателем не только в Германии, но и наиболее знаме-
нитым немецким автором в мире. И снова культ писателя, подкре-
пленный в случае Гауптмана внутренним убеждением, высочай-
шей самооценкой и внешней схожестью, строится по образцу 
гётевского культа. 

Вальтер Беньямин, рецензируя книги к юбилейному 1932 г., 
скажет о книге Эмиля Людвига «Гёте. История человека» (Goethe, 
Geschichte eines Menschen. Von Emil Ludwig. Volksausgabe in einem 
Band., 1924)1: «Труд этот удовлетворяет <…> потребностям самой 
широкой публики. Он позволяет читателю если не найти себя в 
Гёте, то по крайней мере обнаружить в себе маленького Гёте». Эта 

                                           
1 Первое издание книги Э. Людвига «Гёте. История человека» вышло в 

1920 г. 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

159

ироничная фраза как нельзя лучше поясняет психологические мо-
тивы идентификации себя с великим Гёте, а также необычайное 
распространение культа Гёте не только в широких кругах полуоб-
разованной или поверхностно образованной публики. Обнаружить 
в себе сходство с гением лестно и притягательно, отсюда популяр-
ность текстов, подобных биографии пера Эмиля Людвига (1881–
1948). Специальностью Людвига были популярные биографии, 
«историческая беллетристика», Людвиг не пропустил ни одной 
крупной фигуры – писал о Наполеоне, Бисмарке, Вильгельме II; 
сделал интервью с модным пока еще Муссолини, которым увлека-
лась Европа, и, конечно, в списке не мог отсутствовать Гёте. Люд-
виг как автор гордился тем, что «приблизил Гёте к массам немец-
кой нации больше, чем какой-либо другой автор» [Van Hoek, 1939, 
p. 143]. Огромные по тем временам тиражи в сто пятьдесят тысяч 
экземпляров и переводы на многие языки упрочили как славу са-
мого Э. Людвига, так и культ Гёте в Веймарской республике. 

Не только распространение мифологизированного, упро-
щенного образа «Гёте для всех» способствовало развитию анти-
культа. Карл Штернхайм, основной пафос которого направлен на 
разоблачение «бюргера» и «бюргерства», идет в ногу с разнона-
правленными авангардными течениями немецкой мысли, в союз-
никах у него оказываются и дадаисты, и Хайдеггер, делавшие Гёте 
точкой отталкивания, а не притяжения [Jäger, 2000, S. 117]. 

Дальнейшее развитие антикульта происходит не в публи- 
цистике, а в первую очередь через литературу. Наверное, самый 
известный пример – роман Г. Гессе «Степной волк» (1927), где 
мир ложной культуры, мещанской образованности, нежизненных 
ценностей, характерный для официальной, традиционной культу-
ры с ее клише, предстает в образе кладбища: 

«Кладбищем был мир нашей культуры, Иисус Христос и 
Сократ, Моцарт и Гайдн, Данте и Гёте были здесь лишь потуск-
невшими именами на ржавеющих жестяных досках, а кругом 
стояли смущенные и изолгавшиеся поминальщики, которые много 
бы дали за то, чтобы снова поверить в эти когда-то священные для 
них жестяные скрижали». Образ культуры как кладбища вызывает 
у протагониста портрет Гёте, принадлежащий хозяйке дома: «Это 
была гравюра, и изображала она писателя Гёте, своенравного, ге-
ниально причесанного старика с красиво вылепленным лицом, где, 
как положено, были и знаменитый огненный глаз, и налет слегка 



 
Асписова О.С. 

 

 

160

сглаженных вельможностью одиночества и трагизма, на которые 
художник затратил особенно много усилий. Ему удалось придать 
этому демоническому старцу, без ущерба для его глубины, ка-
кое-то не то профессорское, не то актерское выражение сдержан-
ности и добропорядочности и сделать из него в общем-то действи-
тельно красивого старого господина, способного украсить любой 
мещанский дом» [Гессе, 1994, c. 264]. Протагонист, обнаружив 
своего «Бессмертного» в таком виде, мгновенно переоценивает 
отношение к хозяевам дома, так понимающим Гёте: «Тщеславное 
и самодовольное изображение старого Гёте сразу же резануло ме-
ня отвратительным диссонансом <…> и показало мне, что я попал 
не туда. Здесь были на месте красиво стилизованные основопо-
ложники и национальные знаменитости» [там же]. Из дальнейшего 
ясно, что у Галлера есть, безусловно, другое представление о Гёте, 
отличное от Гёте с популярной открытки 20-х годов: «Будем наде-
яться <…> что у Гёте в действительности был не такой вид! Это 
тщеславие, эта благородная поза, это достоинство, кокетничающее 
с уважаемыми зрителями, этот мир прелестнейшей сентименталь-
ности под покровом мужественности! Можно, разумеется, очень 
его недолюбливать, я тоже часто очень недолюбливаю этого ста-
рого зазнайку, но изображать его так – нет, это уж чересчур» [там 
же, c. 266]. 

Очевидно, что и у Карла Штернхайма, и у Германа Гессе Гё-
те выступает как знак, как отсылка к определенному пласту миро-
воззрения, и «пошлая, лживая, приторная картинка» замещает не 
столько самого Гёте, сколько характеризует круг тех, кто так ему 
поклоняется. Мотив самоидентификации отличает гессевское по-
нимание культа Гёте в романе от памфлетов Штернхайма – Гарри 
Галлер, протагонист «Степного волка», распознает в себе самом 
«по-мещански идеализированного Гёте». 

Не исключено, что в глубине души сторонники антикульта 
носят свой личный культ Гёте и борются прежде всего с его ме-
щанской выхолощенностью, «гениальной прической» и хрестома-
тийным глянцем. 

Обывательский культ немецкой классики, блестяще высме-
янный не только в памфлетах, но и комедиях Карла Штернхайма 
(в первую очередь в цикле «Из героической жизни бюргера»), по-
рождает ответ, и ответ этот – несимметричный. 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

161

Еще один вариант ответа на гётевскую известность, самый 
ранний по времени, и отчасти ответ на его культ – это пародии. 
Они не очень интересны в художественном отношении, но очень 
характерны. Пародии на классиков и в особенности на Гёте иссле-
дованы, в частности, в основательной работе В. Венде [Wende, 
1999]. Лишь небольшая часть из них критически направлена про-
тив культа. Венде высказывает очевидную и убедительную мысль 
о закономерности возникновения «сопротивления» чрезмерному 
прославлению классика: «Если некий автор и его творчество в хо-
де процесса рецепции прославляются сверх меры, стоит ожидать, 
что когда-нибудь заявит о себе и сопротивление против этого 
“превознесения” – против всевластия канонизированной традиции 
в культуре» [Klassik und Anti-klassik, 2000, S. 22]. Эта мысль хотя и 
лишена теоретической строгости, все же справедлива и вполне 
применима к закономерности возникновения антикульта. 

Определить момент, когда разрозненные высказывания и нега-
тивные отзывы складываются в целостный антикульт Гёте, не пред-
ставляется возможным. Однако он весьма активизируется в конце 
Первой мировой войны, причем именно статьи К. Штернхайма с их 
резкими преувеличениями делают антигетевскую тенденцию яв-
ной. Критическая масса высказываний возрастает со временем, 
никак не влияя на противоположную тенденцию «глорификации» 
(В. Венде) Гёте. Чрезвычайно индивидуальное, часто амбивалент-
ное отношение к Гёте в каком-то смысле составляет самый нерв 
отношения немецких интеллектуалов как к литературной тради-
ции, так и к немецкой культуре в целом. Здесь много нюансов и 
вариантов, в юбилейный 1932 г. они сталкиваются друг с другом в 
необозримом потоке публикаций. 

Сатирическое стихотворение Курта Тухольски о юбилейном 
1932 г. прекрасно иллюстрирует чрезмерность и несостоятельность 
официального культа Гёте: «Böte, Kröte, Nöte, Röte, Flöte. <…>  
wochenlang reimt alles sich auf Goethe» («Посыльные, жабы, крас-
нота, флейта <…> Неделями все рифмуется с Гёте»). Затем повто-
ряется штернхаймовский тезис: «Классики нужны только для 
книжной полки». Завершается стихотворение возгласом – «Быст-
рей бы все это кончилось» [Цит. по: Wende, 1999, S. 213]. 

Усталость культуры от культа хрестоматийного образа Гёте 
в 1930-е годы находит выражение в многочисленных текстах. 
«Наше расположение духа совершенно несовместимо с культом», – 



 
Асписова О.С. 

 

 

162

скажет в 1932 г. Х. Ортега-и-Гассет (1883–1955) в эссе «В поисках 
Гёте. Письмо к немецкому другу», опубликованном в «Ди Нойе 
Рундшау» в немецком переводе [Ортега-и-Гассет, 1991]. Текст 
представляет собой выдающийся образец «антикульта». Он вы-
страивает программу будущего исследования Гёте в рамках фило-
софии Ортеги-и-Гассета, отвергая традиционного культового Гёте, 
потому что «настала пора привлечь классиков к суду» [там же]. 

Не буду затрагивать неудачных попыток национал-социа- 
лизма присвоить Гёте, это отдельная линия, и она достаточно  
хорошо изучена. [Wilson, 2018]. Традиция «разоблачения» Гёте, 
набравшая силу после Первой мировой войны, оказалась доста-
точно влиятельной и в дальнейшем. Она ощутима и в литературо-
ведческом дискурсе. 

Так, у Эрика Ауэрбаха (1892–1957), в его главной и весьма 
влиятельной работе «Мимесис» (1946), написанной еще во время 
войны, немало претензий к Гёте. 

Ауэрбах с 1936 г. работал в Стамбуле, в стороне от немецких 
и мировых культурных центров, и «Мимесис» был написан без 
использования современных Ауэрбаху работ, почти без точных 
ссылок, научного аппарата. Основной предмет исследователя – 
романистика, но Гёте у Ауэрбаха под рукой, он цитирует его, мно-
гократно возвращаясь к его текстам и взглядам на литературу.  
Основной посыл – Гёте мыслил лишь в круге представлений сво-
его времени, но «глубокомысленное разумение проблемы вновь 
сочетается у Гёте с ограниченностью критического кругозора» 
[Ауэрбах, 1976, c. 334]. Гётевский идеализм, абстрактная концеп-
ция воспитания, политический консерватизм и аристократизм не 
дали немцам использовать огромный шанс – усвоить его великое 
на них влияние и стать людьми более современными. Ауэрбах 
ищет в литературе «изображение действительности». Однако меж-
ду строк читается, что он чаще косвенно, а порой и прямо, винит 
Гёте с его объективно отсталыми человеческо-идеологическими 
установками в современном состоянии немецкой культуры: «Гля-
дя на все, что произошло с тех пор, трудно не попытаться вообра-
зить себе, какое воздействие на немецкую литературу и немецкое 
общество оказал бы Гёте, если бы он <…> испытывал большую 
склонность и большее желание воспроизводить <…> современную 
структуру жизни» [Ауэрбах, 1976, c. 449]. Следует учесть, что на-
писано это в самый разгар национал-социализма. Позже, в статье 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

163

«Филология мировой литературы» (1952) Ауэрбах выступит за 
пересмотр гётевской идеи Weltliteratur, видя в современном  
состоянии мира одновременно ее исполнение и разрушение [Auer-
bach, 2017, S. 105–121]. Собственно, взгляд Ауэрбаха на Гёте – вне 
культа или антикульта, он историчен и филологически выверен, 
однако в перечисленных «претензиях» к Гёте ощущается реликт 
того завышенно строгого, отнюдь не исторического и очень лич-
ного отношения, которое было характерно для антикульта. 

Опуская логические звенья, замечу, что в последней трети 
ХХ в. антикульт Гёте в значительной степени будет подхвачен 
американским литературоведением. Х.В. Келлинг, американский 
ученый немецкого происхождения, учившийся в Германии и в 
юности обосновавшийся в США, в 1966 г. впервые опубликует 
свою работу о «поклонении» – idolatry – [Kelling, 1966] поэтиче-
скому гению Гёте в немецкой критике. Она будет переиздана в 
Европе [Kelling, 1970]. Старые претензии к Гёте, человеку и мини-
стру, – его недемократизм, торговля солдатами, казнь детоубийцы 
и проч. – вновь всплывают в современных работах исследователя 
Д. Уилсона [Wilson, 1999; Goethes Weimar..., 2004]. 

Автор новой (2018) истории немецкой литературы, воспри-
нимаемой как литература умирающей Священной римской импе-
рии, Тодд Контье, также пересматривает влияние Гёте [Kontje, 
2018], в особенности его рецепцию в Германии и Австрии. По-
следние работы Д. Уилсона, основанные на новых материалах из 
немецких архивов и широко известные теперь в Германии, также 
следуют пафосу демонстрации «другого» Гёте, резко противопос-
тавленного привычному культовому образу немецкой традиции 
[Wilson, 2018]. Все эти ревизии происходят, вероятнее всего, с 
учетом провоцирующего воздействия антикульта Гёте, интерес к 
которому определенно заметен сейчас в американской германи-
стике и гуманитарных науках и весьма плодотворен. 

Антикульт как оборотная сторона культа Гёте возник в ответ 
на создание мещанского, вульгаризованного образа «бессмертного 
классика». Образ этот на протяжении почти двух веков использо-
вался для подкрепления самых разных идеологических конструк-
ций. Нащупывая слабые места в легенде о Гёте, антикульт способ-
ствовал не просто переосмыслению и очищению образа Гёте от 
идеологических злоупотреблений, но и его реалистичности, адек-
ватности времени. Идея самоидентификации с Гёте, почерпнутая 



 
Асписова О.С. 

 

 

164

из культа, сохранилась в своеобразном варианте и внутри анти-
культа, несмотря на его резко преувеличенные нападки на прежнего 
кумира. Большинству «нападающих» свойственно, как минимум, 
амбивалентное отношение к Гёте, практически все они пережили 
сильное им увлечение и протестовали в основном против культа, 
нежели против самого Гёте. Свойственные антикульту заострения 
и преувеличения негативной стороны Гёте-человека и писателя, 
исследователя и общественного деятеля оказались полезными для 
саморефлексии немецкой культуры. 

 
 

Список литературы 
 

Ауэрбах Э. Мимесис. – Москва : Прогресс, 1976. – 558 с. 
Гейне Г. Романтическая школа // Гейне Г. Собрание сочинений в десяти томах. – 
Москва : Государственное издательство художественной литературы, 1958. – Т. 
6. – С. 143–280. 

Гессе Г. Степной волк / пер. с нем. С. Апта // Гессе Г. Собр. соч. : в 4 т. – Санкт-
Петербург : Северо-Запад, 1994. – Т. 2. – С. 190–398. 

Жирмунский В.М. К вопросу о классовом самоопределении Гёте. Автобиография 
Гёте в историческом освещении // Жирмунский В.М. Из истории западно-
европейских литератур. – Ленинград : Наука, 1981. – С. 30–61. 

Зенкин С.Н. От текста к культу // Культ как феномен литературного процесса : 
автор, текст, читатель / отв. ред. Надъярных М.Ф., Уракова А.П. – Москва : 
ИМЛИ РАН, 2011. – С. 133–140. 

Карлейль Т. Герои, почитание героев и героическое в истории / пер. В. Яковенко. – 
URL: http://az.lib.ru/k/karlejlx_t/text_0020.shtml (дата обращения: 7.05.2020). – 
(Воспр. по изд.: Карлейль Т. Герои, почитание героев и героическое в истории. – 
3-е изд. – Санкт-Петербург, 1908.). 

Козлов С.Л. Эрнест Ренан. Филология как идеология. – Москва : Издательство 
РГГУ, 2012. – 103 с. 

Зиммель Г. Гёте / пер. А.Г. Габричевского. – Москва : Государственная академия 
художественных наук, 1928. – 268 с. 

Ницше Ф. Человеческое, слишком человеческое. Книга для свободных умов / пер. 
C.Л. Франка. – URL: http://www.magister.msk.ru/library/babilon/deutsche/nietz/ 
nietz06r.htm (дата обращения: 4.04.2020). – (Воспр. по изд. : Ницше Ф. Соч. :  
в 2 т. – Москва : Мысль, 1990. – Т. 1.). 

Ортега-и-Гассет Х. В поисках Гёте. Письмо к немецкому другу / пер. 
А.Б. Матвеева. – 1991. – URL: http://lib.ru/FILOSOF/ORTEGA/ortega17.txt (дата 
обращения: 10.04.2020). 

Auerbach E. Die Narbe des Odysseus. Horizonte der Weltliteratur / Hrsg. von Bor-
muth M. – Berlin: Berenberg, 2017. – 177 S. 

Bölsche W. Ernst Haeckel. – [S.l.]: Books on demand, 2012. – 232 S. – (1. Aufl. – 1900). 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

165

Dietze W. Einleitung // Goethes Werke in zwölf Bänden / Hrsg. von den nationalen 
Forschungs-und Gedenkstätten der klassischen deutschen Literatur in Weimar. – Ber-
lin; Weimar: Aufbau, 1981. – Bd. 1. – S. I–CI. 

Dotzler B. Goethe und sein Ende: Das Medium «Welt-Literatur» // Klassik und Anti-
Klassik: Goethe und seine Epoche / Hrsg. von Gutjahr O., Segeberg, H. – Würzburg: 
Königshausen & Neumann, 2000. – S. 89–107. 

Du Bois-Reymond E. Goethe und kein Ende. Rede bei Antritt des Rektorats der Univer-
sität zu Berlin am 15. Okt. 1882. – Leipzig : Veit, 1883. – 27 S. 

Goethes Weimar und die Französische Revolution. Dokumente der Krisenjahre / Hrsg. 
von Wilson W.D. – Köln; Weimar; Wien: Böhlau, 2004. – 741 S. 

Gundolf F. Rede zum Goethes hundertsten Todestag, (1931–32). – URL: 
https://www.uni-giessen.de/fbz/fb05/germanistik/absprache/sprachverwendung/  
gloning/ tx/ gundgoet.htm (дата обращения: 4.04.2020). – (Воспр. по изд.: Gun-
dolf F. Rede zu Goethes hundertstem Todestag. – Berlin : Bondi, 1932. – 29 S.). 

Häutung. Lesarten des Marsyas-Mythos / Hrsg. von Renner U., Schneider M. –  
München : Fink, 2006. – 464 S. 

Helmholtz H. Über Goethes naturwissenschaftliche Arbeiten // Helmholtz H. Vorträge 
und Reden. – 4. Auflage. Erster Band. – Braunschweig : Friedrich Vieweg und Sohn. 
1896. – S. 23–48. 

Jäger M. Goethe im Widerstreit des liberalen und radikalen Denkens in der Weimarer 
Republik // Goethe Jahrbuch. – Berlin ; Heidelberg : Springer, 2000. – Bd. 116/1999. – 
S. 112–128. 

Engelhard D. von. Goethes Farbenlehre und Morphologie in den Naturwissenschaften 
des 19. Jahrhunderts // Goethe-Jahrbuch. – Berlin ; Heidelberg : Springer, 2000. – 
Bd. 116 / 1999. – S. 224–233. 

Kelling H.W. The idolatry of poetic genius in German Goethe-criticism. – Stanford : 
Stanford univ., 1966. – 588 p. 

Kelling H.W. The idolatry of poetic genius in German Goethe-criticism. – Bern : 
P. Lang, 1970. – 199 p. 

Klassik und Anti-Klassik : Goethe und seine Epoche / Hrsg. von Gutjahr O., Sege-
berg H. – Würzburg : Königshausen & Neumann, 2000. – 310 S. 

Kraus K. Die Klassiker // Die Fackel. – Wien : Verlag Die Fackel, 1906. – N 191,  
31. Jän. – S. 13. 

Kontje T. Imperial fictions : German literature before and beyond the nation-state. – 
Ann Arbor : Univ. of Michigan press, [2018]. – 329 p. 

Kruckis H.-M. Goethe-Philologie als Paradigma neuphilologischer Wissenschaft im  
19. Jahrhundert // Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahrhundert / Hrsg. 
von Fohrmann J., Voßkamp W. – Stuttgart ; Weimar : Metzler, 1994. – S. 451–493. 

Lehmann J. Die blinde Wissenschaft : Realismus und Realität in der Literaturtheorie 
der DDR. – Würzburg : Verlag Koenigshausen & Neumann, 1995. – 268 S. – 
(Epistemata : Reihe Literaturwissenschaft ; Bd. 163). 

Lukacs G. Nathan und Tasso. – URL: https://www.lana.info.hu/de/georg-lukacs/ 
schriften/kleinere-schriften-aus-den-jahren-1920–1929/nathan-und-tasso/ (date of ac-
cess: 5.05.2020). – (Воспр. по изд.: Lukacs G. Nathan und Tasso // Rote Fahne. – 
Berlin, 1922. – N 367, 13.08. – S. 1). 



 
Асписова О.С. 

 

 

166

Mandelkow K.R. Goethe in Deutschland ; Rezeptionsgeschichte eines Klassikers. – 
München : Beck, 1980. – Band 1 : 1773–1918. – 352 S. ; Band 2 : 1919–1982. – 
München : Beck, 1989. – 351 S. 

Menzel W. Die deutsche Literatur. – Stuttgart : Bei Gebrüder Franckh, 1828. – 305 S. 
Nutz M. Das Beispiel Goethe. Zur Konstitution eines nationalen Klassikers, 1994 // 

Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahrhundert / Hrsg. von Fohr-
mann J., Voßkamp W. – Stuttgart ; Weimar : Metzler, 1994. – S. 605–637. 

Reck K. Goethe und seine Widersacher, oder, der Neue Deutsche Kritische Parnass. Mit 
Einleitung und Einigen Seitenfugen. – Weimar : B.F. Voigt, 1837. – 207 S. 

Sieg U. Die Macht des Willens. Elisabeth Förster-Nietzsche und ihre Welt. –München : 
Karl Hanser, 2019. – 430 S. 

Sprengel P. Gerhart Hauptmann : Bürgerlichkeit und großer Traum Eine Biografie. – 
München : C.H. Beck, 2012. – 848 p. 

Sternheim С. Die deutsche Revolution. – Berlin-Wilmersdorf : Die Aktion, 1919. – 
32 S. 

Sternheim С. Berlin oder Juste milieu. – München : Kurt Wolff, 1920. – 100 S. 
Sternheim С. Tasso oder Kunst des Juste Milieu. Ein Wink für die Jugend. –Berlin : 

Reiss Verlag, 1921. – 34 S. 
Sternheim C. Goethe // Sternheim C. Gesammelte Werke in sechs Bänden / Hrsg. von 

Hofmann F. – Berlin ; Weimar : Aufbau, 1965. – Bd. 6 : Vermischte Schriften. – 
S. 23–24. 

Sternheim С. Gesamtwerk / Hrsg. von Emrich W. – München : Luchterhand Literatur-
verlag, 1966. – Bd. 6 : Zeitkritik. – 688 S. 

Sternheim T. Tagebücher, 1903–1971 / Hrsg. und ausgewählt von Ehrsam T., Wyss R. – 
Göttingen : Wallstein, 2002. – Bd. 1–5. 

Van Hoek K. Emil Ludwig at home // Books abroad. – 1939. – Vol. 13, N 2. – P. 143–146. 
Weinbacher H.K. Exkurs : Döblin und Goethe // Weinbacher H.K. Sexualmedizinisches 

im Werk des Arztes und Schriftstellers Alfred Döblin (1878–1957) : Dissertation. – 
München : LMU, 2011. – S. 31–35. – URL: http://edoc.ub.uni-muenchen.de/12687/ 
(date of access: 5.05.2020). 

Wende W. Goethe-Parodien : zur Wirkungsgeschichte eines Klassikers. – 2. Aufl. – 
Stuttgart ; Weimar : Metzler, 1999. – 430 S. 

Wende W. „Die deutsche Kultur und die umliegenden Dörfer halten den Atem an “. Zur 
Wirkungsgeschichte eines Klassikers // Klassik und Anti-Klassik : Goethe und seine 
Epoche / Hrsg. von Gutjahr O., Segeberg H. – Würzburg : Königshausen & Neu-
mann, 2000. – S. 19–34. 

Williams R.W. Carl Sternheim‘s “Tasso, Oder Kunst des Juste milieu” : an alternative 
history of German literature // The modern language review. – 1980. –Vol. 75, N 1. – 
P. 124–137. 

Wilson W.D. Das Goethe-Tabu. Protestе und Menschenrechte im klassischen Weimar. – 
München : DTV, 1999. – 413 p. 

Wilson W.D. Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im Dritten 
Reich. – München : DTV, 2018. – 368 S. 

Wolff G. Deutsche Sprachgeschichte von Anfängen bis zur Gegenwart. – 6. Aufl. – 
Tübingen ; Basel : A. Francke, 2009. – 330 S. 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

167

References 
 

Auerbach, E. (1976). Mimesis. Moskow: Progress. 
Geine, G. (1958). Romanticheskaia shkola. In G. Geine. Sobr. soč.: v 10 t. (Vol. 6,  

pp. 143–280). Moscow: Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudožestvennoj literatury. 
Gesse, G. (1994). Stepnoi volk (Transl. S. Apt). In G. Gesse. Sobr. soč. in 4 t. (Vol. 2, 

pp. 190–398). Saint Petersburg: Severo-Zapad. 
Žirmunskii, V.M. (1981). K voprosu o klassovom samoopredelenii Gete. Avto-

biografija Gete v istoricheskom osveshchenii. In V.M. Žirmunskii. Iz istorii zapadno-
evropeiskikh literatur (pp. 30–61). Leningrad: Izdatel’stvo «Nauka». 

Zenkin, S.N. (2011). Ot teksta k kul’tu. In M.F. Nad”yarnykh & A.P. Urakova (Eds.). 
Kul’t kak fenomen literaturnogo protsessa: avtor, tekst, chitatel’ (pp. 133–140). 
Moskow: IMLI RAN. 

Carlyle, T. (1908). Geroi, pochitanie geroev i geroicheskoe v istorii (Transl. 
V. Iakovenko). Retrieved from http://az.lib.ru/k/karlejlx_t/text_0020.shtml 

Kozlov, S.L. (2012). Ernest Renan. Filologiia kak ideologiia. Moskow: Izdatel’stvo 
RGGU. 

Simmel, G. (1928). Gete (Transl. A.G. Gabrichevskii). Moskow: Gosudarstvennaia 
akademiia khudozhestvennykh nauk. 

Nietzsche, F. (1990). Chelovecheskoe, slishkom chelovecheskoe. Kniga dlia svobod-
nykh umov (Transl. C.L. Frank). Retrieved from http://www.magister.msk.ru/  
library/babilon/deutsche/nietz/nietz06r.htm 

Ortega y Gasset, J. (1991) V poiskakh Gete. Pis’mo k nemetskomu drugu (Transl. 
A.B. Matveev). Retrieved from http://lib.ru/FILOSOF/ORTEGA/ortega17.txt 

Auerbach, E. (2017). Die Narbe des Odysseus. Horizonte der Weltliteratur. Berlin: 
Berenberg. 

Bölsche, W. (2012). Ernst Haeckel. Books on demand. 
Dietze, W. (1981) Einleitung. In Goethes Werke in zwölf Bänden (vol. 1, pp. I-CI). 

Berlin; Weimar: Aufbau-Verlag. 
Dotzler, B. (2000). Goethe und sein Ende: Das Medium Welt-Literatur. In Gutjahr, O. & 

Segeberg, H. (Eds.) Klassik und Anti-Klassik: Goethe und seine Epoche (pp. 89–107). 
Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Du Bois-Reymond, E. (1883). Goethe und kein Ende. Rede bei Antritt des Rektorats der 
Universität zu Berlin am 15. Okt. 1882. Leipzig: Veit. 

Wilson, W.D. (Ed.). (2004). Goethes Weimar und die Französische Revolution. Doku-
mente der Krisenjahre. Köln; Weimar; Wien: Böhlau. 

Gundolf, F. (1932). Rede zum Goethes hundertsten Todestag. Retrieved from 
https://www.uni-giessen.de/fbz/fb05/germanistik/absprache/sprachverwendung/gloning/ 
tx/gundgoet.htm 

Renner, U., Schneider, M. (Eds). (2006). Häutung. Lesarten des Marsyas-Mythos. 
München: Fink. 

Helmholtz, H. (1896). Über Goethes naturwissenschaftliche Arbeiten. In Helmholtz, 
H. Vorträge und Reden (4. Auflage) (pp. 23–48). Braunschweig: Friedrich Vieweg 
und Sohn. 



 
Асписова О.С. 

 

 

168

Jäger, M. (2000). Goethe im Widerstreit des liberalen und radikalen Denkens in der 
Weimarer Republik. Goethe Jahrbuch, 116, 112–128. doi: 10.1007/978–3-476–
02710–8_11 

Engelhard, D. von. (2000). Goethes Farbenlehre und Morphologie in den Naturwissen-
schaften des 19. Jahrhunderts. Goethe Jahrbuch, 116, 224–233. doi:10.1007/978–3-
476–02710–8_19 

Kelling, H.W. (1966). The Idolatry of Poetic Genius in German Goethe-Criticism. 
Stanford: Stanford University. 

Kelling, H.W. (1970). The Idolatry of Poetic Genius in German Goethe-Criticism. 
Bern: H. Lang. 

Gutjahr, O., & Segeberg H. (Eds.). (2000). Klassik und Anti-Klassik: Goethe und seine 
Epoche. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Kraus, K. (1906, 31. Jänner) Die Klassiker. Die Fackel, p. 13. 
Kontje, T. (2018). Imperial Fictions: German Literature Before and Beyond the Na-

tion-State. Ann Arbor: University of Michigan Press. 
Kruckis, H.-M. (1994). Goethe-Philologie als Paradigma neuphilologischer Wissen-

schaft im 19. Jahrhundert. In Fohrmann J. & Voßkamp W. (Eds.). Wissenschaftsge-
schichte der Germanistik im 19. Jahrhundert (pp. 451–493). Stuttgart; Weimar: 
Metzler. 

Lehmann, J. (1995). Die blinde Wissenschaft: Realismus und Realität in der Literatur-
theorie der DDR. Würzburg: Verlag Koenigshausen & Neumann. 

Lukacs, G. (1922). Nathan und Tasso. Retrieved from https://www.lana.info.hu/de/ 
georg-lukacs/schriften/kleinere-schriften-aus-den-jahren-1920–1929/nathan-und-tasso/ 

Mandelkow, K.R. (1980–1989). Goethe in Deutschland; Rezeptionsgeschichte eines 
Klassikers (Vols. 1–2). München: Beck. 

Menzel, W. (1828). Die deutsche Literatur. Stuttgart: Bei Gebrüder Franckh. 
Nutz, M. (1994). Das Beispiel Goethe. Zur Konstitution eines nationalen Klassikers. 

1994. In Fohrmann, J., & Voßkamp W. (Eds.). Wissenschaftsgeschichte der Germa-
nistik im 19. Jahrhundert (pp. 605–637). Stuttgart; Weimar: Metzler. 

Reck, K. (1837). Goethe und seine Widersacher, oder, der Neue Deutsche Kritische 
Parnass. Mit Einleitung und Einigen Seitenfugen. Weimar: B.F. Voigt. 

Sieg, U. (2019). Die Macht des Willens. Elisabeth Förster-Nietzsche und ihre Welt. 
München: Karl Hanser. 

Sprengel, P. (2012). Gerhart Hauptmann: Bürgerlichkeit und großer Traum Eine  
Biografie. München: C.H. Beck. 

Sternheim, С. (1919). Die deutsche Revolution. Berlin-Wilmersdorf: Verlag Die Aktion. 
Sternheim, С. (1920). Berlin oder Juste milieu. München: Kurt Wolff Verlag. 
Sternheim, С. (1921). Tasso oder Kunst des Juste Milieu. Ein Wink für die Jugend. 

Berlin: Reiss Verlag. 
Sternheim, C. (1965). Goethe. In Sternheim C. Gesammelte Werke in sechs Bänden 

(Vol. 6, pp. 23–24). Berlin; Weimar: Aufbau-Verlag. 
Sternheim, С. (1966). Gesamtwerk (Vol. 6: Zeitkritik). Neuwied: Luchterhand. 
Sternheim, T. (2002). Tagebücher, 1903–1971 (Vols. 1–5). Göttingen: Wallstein Verlag. 
Van Hoek, K. (1939). Emil Ludwig At Home. Books Abroad 13(2), 143–146. 

doi:10.2307/40080736 



 
«Весь этот Гёте»: культ и антикульт 

 

 

169

Weinbacher, H.K. (2011). Exkurs: Döblin und Goethe. In Weinbacher H.K. Sexualme-
dizinisches im Werk des Arztes und Schriftstellers Alfred Döblin (1878–1957)  
(pp. 31–35). (Dissertation). Retrieved from http://edoc.ub.uni-muenchen.de/12687/  

Wende, W. (1999). Goethe-Parodien: zur Wirkungsgeschichte eines Klassikers  
(2. Aufl.). Stuttgart; Weimar: Metzler. 

Wende, W. (2000). „Die deutsche Kultur und die umliegenden Dörfer halten den Atem 
an“. Zur Wirkungsgeschichte eines Klassikers. In Gutjahr, O. & Segeberg, H. (Eds.). 
Klassik und Anti-Klassik: Goethe und seine Epoche (pp. 19–34). Würzburg: Königs-
hausen & Neumann. 

Williams, R.W. (1980). Carl Sternheim‘s „Tasso, Oder Kunst des Juste milieu“: An 
Alternative History of German Literature. The Modern Language Review, 75(1), 
124–137. doi: 10.2307/3727897 

Wilson, D. (1999). Das Goethe-Tabu. Protestе und Menschenrechte im klassischen 
Weimar. Munich: DTV. 

Wilson, D. (2018). Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im Drit-
ten Reich. Munich: DTV. 

Wolff, G. (2009). Deutsche Sprachgeschichte von Anfängen bis zur Gegenwart  
(6. Aufl.). Tübingen; Basel: A. Francke. 

 


