
 
Левит С.Я. 

 

 

98

УДК: 130.2,009 
 
 
 
 
 
 
 
 

Левит С.Я. 

ОТ ИДЕИ КУЛЬТУРЫ К НАУКЕ О КУЛЬТУРЕ: 
К 50-ЛЕТИЮ ИНИОН РАН1 

Институт научной информации по общественным наукам 
Российской академии наук, 

Россия, Москва, levit44@mail.ru 
 
Аннотация. В статье раскрываются особенности трансляции идей и ориента-

ций культурфилософии, культурной и социальной антропологии, интерпретативной 
антропологии, истории культуры, социологии культуры, филологии в культурологи-
ческие исследования через выявление роли сериальных изданий ИНИОН РАН в ста-
новлении и развитии культурологии как интегративной области знания. 

Ключевые слова: междисциплинарность; культура; процесс цивилизации; 
ментальность; этическая метафизика; жизненный мир; миры культуры; знак; сим-
вол; символические формы; семиология; культурная антропология; социальная 
антропология; историческая антропология; интерпретативная антропология; ин-
терпретация; системный анализ; диалог культур; диалогический принцип; герме-
невтика; феноменология; проективность. 

Поступила: 05.09.2019                             Принята к печати: 05.11.2019 
 
 

Levit S.Ya. 
From the idea of culture to the science of culture: 

On the 50th anniversary of INION RAN 
Institute of Scientific Information for Social Science of 

the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia, levit44@mail.ru 
 
Abstract. The article reveals the translation specificity of the ideas and orienta-

tions of culturphilosophy, cultural and social anthropology, interpretive anthropology, 

                                           
1 ©С.Я. Левит, 2019 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

99

cultural history, sociology of culture, philology into culturology studies through identi-
fying the role of the Institute of Scientific Information for Social Sciences (INION 
RAN) periodical serials in the formation and development of culturology as an integra-
tive field of knowledge. 

Keywords: interdisciplinarity; culture; civilization process; mentality; ethical 
metaphysics; life-world; worlds of culture; sign; symbol; symbolic forms; semiology; 
cultural anthropology; social anthropology; historical anthropology; interpretative an-
thropology; interpretation; system analysis; dialogue of cultures; dialogical principle; 
hermeneutics; phenomenology; projectivity. 

Received: 05.09.2019                                            Accepted: 05.11.2019 
 
 

XXI век будет веком гуманитарных наук – 
или его не будет вообще. 

К. Леви-Стросс 
 

Введение 
 
Отдел культурологии, созданный в ИНИОН РАН в 1990 г., 

вобрал в себя все лучшие традиции отдела научного коммунизма, 
которым 20 лет руководил замечательный ученый, специалист по 
экономике современного Китая, доктор исторических наук 
Я.М. Бергер. 

В отделе Я.М. Бергера был собран великолепный букет  
интеллектуалов. В нем работали энциклопедически образованные 
люди – исследователи и переводчики: гениальный переводчик тру-
дов выдающихся немецких философов и социологов М.И. Левина, 
известные культурфилософы Р.А. Гальцева и И.Б. Роднянская, фило-
соф, писатель, востоковед А.М. Пятигорский, театральный критик 
Н.А. Крымова, транслятор фундаментальных идей западных мысли-
телей Л.Ф. Вольфсон, политолог Л.Б. Волков, журналист Г.Я. Ко- 
вальская, историк культуры А.Б. Каплан и другие. Под вывеской 
отдела научного коммунизма расцветали социальная философия, 
культурфилософия, философия истории. В 1970–1980-е годы под 
редакцией Я.М. Бергера, Р.А. Гальцевой, И.Б. Роднянской, В.Н. Лис- 
товской были изданы сборники, научно-аналитические обзоры и 



 
Левит С.Я. 

 

 

100

переводы, в которых освещались различные проблемы науки о 
культуре1. 

В 1990 г. возникла необходимость переименовать отдел на-
учного коммунизма. Я предложила Я.М. Бергеру дать ему назва-
ние «Отдел культурологии», так как оно выражало суть нашей 
деятельности. И это получило одобрение. Предполагалось изда-
вать переводы, альманахи, антологии, словари, энциклопедии. Все 
эти виды работ органично были присущи нашему отделу: пробле-
мы культуры, цивилизации, образа жизни, человека постоянно на-
ходились в центре внимания многих сотрудников. Но возникли 
непредвиденные обстоятельства, разбушевались шекспировские 
страсти, пронеслась идея моего назначения на эту должность и 
последовал мой твердый отказ (я 18 лет работала под руково-
дством Я.М. Бергера, и злом платить за добро – не в моих прави-
лах). Страсти улеглись, все как-то успокоилось и образовалось.  
В результате возникла лаборатория культуры, которая затем пре-
вратилась в отдел культурологии. Руководителем отдела была на-
значена И.Л. Галинская. Она придумала новую форму работы отде-
ла – «Культурология. Дайджест» [Левит, 2019]. 

Кроме этого издания в ИНИОНе выходили альманахи «Лики 
культуры»2, «Эон»3, а также переводы работ западных мыслителей, 
посвященные проблемам философии культуры, осмыслению куль-
турных процессов с разных методологических позиций и внесшие 
определенный вклад в становление культурологии: В. Виндель- 
банда, М. Бубера, Г. Мадинье, К. Манхейма, П. Тиллиха, Д. Флус- 
сера, Э. Фромма, К. Ясперса и др.4 

                                           
1 В 1970–1980-е годы были изданы переводы М.И. Левиной [Вебер, 

1972 а; Вебер, 1972 б; Макс Вебер…, 1985; Работы М. Вебера…, 1985; Манхейм, 
1976, 1992; Ясперс, 1978]; сборники переводов, составителем и ответственным 
редактором которых была известный культурфилософ Р.А. Гальцева [Судьба 
искусства и культуры…, 1979 а; Судьба искусства и культуры…, 1979 б; Судьба 
искусства и культуры…, 1979 в]; сборники обзоров и статей «Социальные уто-
пии. ХХ век» (составитель и отв. ред. В.А. Чаликова) и др. 

2 Отв. ред. и составитель С.Я. Левит. 
3 Отв. ред. и составитель Р.А. Гальцева. 
4 Вышли переводы [Мунье, 1993; Мадинье, 1995; Ясперс, 1990; Ясперс, 

1992; Манхейм, 1991; Манхейм, 1992; Виндельбанд, 1994; Тиллих, 1994; Флус-
сер, 1992; Бубер, 1993; Фромм, 1991 а; Фромм, 1991 б].  



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

101

В 90-е годы ХХ в. возникла потребность в целенаправленной 
издательской политике в рамках ИНИОНа, в разработке проектов 
серий книг, дающих научной общественности представление об 
опыте исследований культуры в зарубежной и российской науке. 
Постепенно сложилась «Программа научно-информационного 
обеспечения фундаментальных исследований культуры». Перво-
начально она включала переводы, а затем дополнилась сериями 
книг отечественных авторов. Эта программа предлагалась многим 
издателям, но диалог по разным причинам не возникал. Наконец 
Марк Михайлович Скибицкий1 познакомил меня с директором 
издательства «Юристъ», и началась работа. 

В 1992 г. была основана серия «Лики культуры». В этой серии 
опубликованы труды виднейших философов, культурологов, социо-
логов, вошедшие в сокровищницу мировой культурологической 
мысли. Переводы работ М. Вебера, В. Виндельбанда, К. Манн- 
хейма, Г. Зиммеля, Р. Бенедикт, П. Тиллиха, Э. Трёльча, Э. Кас- 
сирера служат восстановлению разорванных связей, построению 
целостной картины мира, возрождению духа российской культуры 
с ее всемирной отзывчивостью и открытостью. Серия была пред-
ставлена на книжных ярмарках Германии и Израиля. Согласно 
рейтингам, публикуемым еженедельником «Книжное обозрение», 
книги серии неизменно становились «бестселлерами для интел-
лектуалов». Эта работа была продолжена в серии «Книга света», 
основанной в 1997 г. и открывшей широкому кругу исследовате-
лей, преподавателей, студентов тексты выдающихся мыслителей – 
Т. Адорно, Р. Арона, Э. Ауэрбаха, Г. Башляра, А. Бергсона, Р. Бульт- 
мана, А. Вебера, М. Вебера, Ж. Вигарелло, В. Дильтея, Э. Жильсона, 
Э. Кассирера, Ю. Кристевой, Ж. Лакруа, Э. Левинаса, К. Леви-
Стросса, Б. Малиновского, Э. Маритена, Ф. Мейнеке, Х. Плеснера, 

                                           
1 Скибицкий Марк Михайлович (1932–2019) – специалист в области фило-

софии религии и социальной философии, доктор философских наук, профессор, 
академик РАЕН. Редактор-составитель серии реферативных сборников «Пробле-
мы религии и атеизма за рубежом» ИНИОН АН СССР. С 1994 г. – профессор 
кафедры философии Финансовой академии. Исследовал генезис и специфику 
новейшего течения протестантского фундаментализма – «научного» креациониз-
ма. В последние годы работал над вопросами роли философии в разработке цен-
ностей нового гуманизма, планетарной этики, необходимых для решения гло-
бальных проблем и выживания человечества. 



 
Левит С.Я. 

 

 

102

П. Рикёра, О. Розенштока-Хюсси, П. Тиллиха, М. Фуко, М. Шелера, 
А. Швейцера, А. Шюца, Н. Элиаса и многих других. 

Формирование культурологии как науки о прошлой и совре-
менной культуре, ее структуре, функциях, перспективах развития 
происходило в рамках издательских проектов «Лики культуры», 
«Книга света», «Humanitas», «Российские Пропилеи», «Культуро-
логия. ХХ век», «Письмена времени», «Summa culturologiae», 
«Зерно вечности». Коллективом, в который входили сотрудники 
академических институтов, преподаватели университетов России, 
подготовлены авторские работы, переводы, словари, энциклопе-
дии (около 500 книг), коренным образом изменившие ситуацию 
как в исследовательской, так и в образовательной сферах, повли-
явшие на качество работы в области гуманитарного знания. 

Многие книги этих серий использовались в качестве учеб-
ных пособий в курсах лекций по философии, философии культу-
ры, культурологии. Достижения академической науки непосредст-
венно служили учебному процессу, обеспечивая повышение 
качества образования. Труды выдающихся зарубежных и отечест-
венных ученых, изданные в этих сериях, в значительной мере оп-
ределили направление развития гуманитарного знания в XXI в. 
[Левит, 2014]. 

На становление культурологии наиболее активно влияли та-
кие серии, как «Книга света», «Культурология. ХХ век», «Summa 
culturologiae». В первой серии основной акцент сделан на культур-
философию, теологию культуры, социологию культуры, а во вто-
рой, кроме культурфилософии, широко представлены культурная и 
социальная антропология, этнопсихология. Именно в этих многооб-
разных и взаимодополнительных теоретико-методологических ва-
риантах складывалась культурология на рубеже XIX–XX вв. Как 
интегративная область знания культурология возникла на стыке 
многих наук: культурфилософии, культурной и социальной антро-
пологии, социологии культуры, этнологии, семантики и семиотики, 
культурпсихологии, истории культуры, филологии. 

В данной статье предпринята попытка раскрыть особенности 
трансляции некоторых основополагающих идей и ориентаций этих 
наук в культурологические исследования, показать роль сериаль-
ных изданий ИНИОН в становлении культурологии. 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

103

Серия «Книги света» 
 
Серия «Книга света» дает представление о мире человека в 

контексте его культурного существования, знакомит с неизвест-
ными «культурными пластами» западной гуманитарной науки, 
вносит существенный вклад в разработку проблем культурологии, 
ее становление как гуманитарной дисциплины1 – одной из ком-
плекса наук исторического опыта, призванной очеловечить чело-
века, приобщить его к осмыслению интеллектуальных и духовных 
сокровищ предшественников, сформировать творчески ориенти-
рованного человека – преобразователя исторического и культур-
ного процессов, способного перейти от знания к творчеству новых 
культурных миров, новых форм человеческого существования – 
форм духовно и личностно осмысленной социальности. 

Издание в серии «Книга света» книг известного немецкого 
филолога, исследователя истории европейской литературы Эриха 
Ауэрбаха (1892–1957) – «Мимесис» [Ауэрбах, 2017] и «Данте – 
поэт земного мира» [Ауэрбах, 2016] расширило сферу анализа до 
общегуманитарного исследования, в котором объединяются под-
ходы литературоведения, социологии, психологии, историко-
культурные и философско-эстетические методы. 

Все труды Э. Ауэрбаха свидетельствуют о редкой в филоло-
гической науке ХХ в. широте научных изысканий. В работе «Ми-
месис» (1946) раскрываются общечеловеческие основания и смысл 
культуры, различные способы отражения действительности. 
Через интерпретацию текстов – от Античности и Средневековья 
до ХХ в. – Э. Ауэрбах создает концепцию целостного потока раз-
вития культуры, «выстраивает» историю европейской культуры 
на основе собственных представлений о сущности некоего исто-
рико-культурно-филологического феномена, имеющего свой 
смысл, который можно актуализировать в художественных текстах. 
«Само слово “мимесис”, вынесенное в заглавие книги, понимается 
Ауэрбахом достаточно широко – это не простое “подражание” ре-
альности, но различные “способы отражения действительности”, 

                                           
1 Комплекс дисциплин, предметом которых является исторический опыт 

в его отличии от «опытных наук», называли прежде «науками о духе» (или «нау-
ками о культуре»), гуманитарными или «науками о человеке», «дисциплинами 
интерпретации», «науками исторического опыта». 



 
Левит С.Я. 

 

 

104

формы ее интерпретации в литературно-художественных тек-
стах» [Лагутина, 2017, с. 447]. «Мимесис» Ауэрбаха не «жизнепо-
добие» искусства, но скорее действительно «узнавание» – здесь 
«подражание» той самой истинной действительности, которая вы-
являет скрытый «смысл культуры и истории» [там же, с. 448].  
В своих интуициях, отмечает И.Н. Лагутина, Э. Ауэрбах близок 
Г. Гадамеру, для которого «мимесис» имеет смысл как «узнава-
ние». Если «Мимесис» – главная книга Э. Ауэрбаха, то более ран-
няя работа – «Данте – поэт земного мира» [Ауэрбах, 2016] – его 
заветная книга. Как полагает В.Л. Махлин, в этой книге мы нахо-
дим, помимо всего прочего, концепцию «мимесиса», предвосхи-
щающую путеводное понятие более поздней книги. И более того, 
эвристической проникновенностью и принципиальностью это иссле-
дование 1920-х годов превосходит исследование 1940-х годов [Мах-
лин, 2017, с. 463]. Историческое место Данте как «поэта земного ми-
ра» в ауэрбаховской историософии словесно-художественного 
мимесиса – «истолкование действительности в ее литературном 
изображении» или «наиболее чистое, совершенное выражение 
идеи воплощения, изображающего истолкование действительно-
сти» [там же, с. 465]. В.Л. Махлин полагает, что книга о Данте 
относится к более поздней книге как программа – к ее осуществ-
лению. 

Произведение Андре Шастеля (1912–1990) «Искусство и гу-
манизм во Флоренции времен Лоренцо Великолепного» [Шастель, 
2001] занимает особое место в историографии культуры эпохи 
Возрождения. А. Шастель не ограничился рассмотрением произ-
ведения искусства в качестве иллюстрации духовной ситуации их 
создания. «Исследуя все возможные пути взаимовлияния искусст-
ва, гуманистической и художественной мысли, он имел в виду вы-
явить характерные черты того, что можно было бы назвать “идео-
логией” ренессансной культуры, по-своему преломленной в 
многоразличных ее проявлениях» [Кудрявцев, 2001, с. 584]. В этой 
книге А. Шастель обнаружил тесную связь искусства с гуманисти-
ческой и философской мыслью Флоренции второй половины 
XV в., а также влияние флорентийского неоплатонизма на шедев-
ры Высокого Возрождения, показал зависимость стиля и содержа-
ния изобразительных искусств от духовной ситуации времени. 

В качестве сильной стороны работы А. Шастеля 
О.Ф. Кудрявцев отмечает его стремление показать, «в какой мере 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

105

“симбиоз” искусства и гуманистической мысли в XV в., имевший 
своей предпосылкой “слом перегородок” между различными сфе-
рами интеллектуальной деятельности, был обоснован ренессанс-
ным неоплатонизмом. Исследуя многочисленные соответствия 
между миром художественных образов и миром идей, он обнару-
жил, что разработанные мыслителями этой эпохи концепции при-
роды, души, человека, наконец, интеллигибильности высших 
форм, отраженных в природе и человеческом уме, имеют фунда-
ментальное значение для понимания творчества» [Кудрявцев, 
2001, с. 587]. Именно в духовной атмосфере ренессансной Фло-
ренции, признает А. Шастель, были выработаны и сильнее всего 
выражены идеи, определяющие умонастроения той эпохи – пред-
ставления о человеке как исполненном безграничных созидатель-
ных способностей центре мироздания, об особом призвании поэта 
и художника, о метафизической ценности красоты, о возвышаю-
щей природе любви, о космосе как целом [там же, с. 586]. 

В произведениях Гастона Башляра (1884–1962), изданных в 
этой серии, исследуется психология творчества – научного и ху-
дожественного [Башляр, 2000; Башляр, 2004; Башляр, 2009]. В ис-
тории французской культуры ХХ в. трудно найти аналогичный 
пример столь глубокого проникновения и в науку, и в поэзию. Од-
ни западноевропейские исследователи трактуют его только как 
эпистемолога и методолога науки, посвятившего исследованию 
различных аспектов естественно-научного познания множество 
своих книг. Другие представляют его только как психолога вооб-
ражения или же как мэтра «новой критики», давшего толчок совре-
менным направлениям в интерпретации текста, или как своеобраз-
ного психоаналитика, основателя психоаналитического метода во 
французском литературоведении. Как отмечает А.Ф. Зотов, если в 
работах «методологического цикла» трудно заметить некое почте-
ние к определенным философским авторитетам, то «в трудах психо-
аналитического цикла» ощутимо влияние одного из классиков пси-
хоанализа – К. Юнга [Зотов, 2000, с. 385–391]. 

Эстетические и эпистемологические работы А. Башляра 
объединяет принцип «полифоничности», «открытости», принцип 
«рассеянной» философии. Его творческое наследие можно пред-
ставить «как дом с двумя дверьми, одна из которых ведет в анфи-
ладу его эпистемологических работ, а другая – в покои его иссле-
дований воображения. Но в какую бы из этих дверей мы ни вошли, 



 
Левит С.Я. 

 

 

106

мы обязательно найдем в этом доме фигуру Поэта» [Визгин, 2009, 
с. 427]. Неуловимую грань между знанием и поэзией, понятием и 
образом можно ощутить в высказывании А. Башляра об истине 
света, которая, по его словам, раскрывается не на полном свету, а 
на грани света и темноты [там же, с. 429–430]. 

Этот одинокий мечтатель и одинокий мыслитель был «фи-
лософом – поэтом универсального человеческого созидания» 
[там же, с. 432]. Вслед за П. Элюаром А. Башляр говорит, что поэт – 
это тот, кто пробуждает вдохновение, и нередко поэты, по его 
мнению, гораздо эффективнее пробуждают мысль, чем профес-
сиональные философы. И в этом А. Башляр в первую очередь поэт, 
но он же и ученый. Понятие и образ, наука и поэзия – в этом бипо-
лярность творческой личности А. Башляра, воплощающего в себе 
интегральный образ французской культурной традиции. 

Как отмечает В.П. Визгин, сам образ А. Башляра колеблется 
между понятием и образом, подобно пламени горящей свечи. Его 
творческий путь начался с эпистемологического исследования 
проблемы теплопередачи, а закончился исследованием поэтиче-
ского воображения. Его называли «последним учеником Леонардо 
да Винчи», имея в виду универсальные познания и его вклад в раз-
личные сферы культуры: философию науки, эпистемологию, по-
этику воображения, литературную критику. 

В книгах, опубликованных в этой серии, особое внимание 
приковывают к себе проблемы цивилизации. В своем главном тру-
де «О процессе цивилизации. Социогенетические и психогенети-
ческие исследования» [Элиас, 2001] Н. Элиас разработал ориги-
нальную концепцию цивилизации, соединив в единой теории 
социальных изменений многочисленные данные различных наук – 
истории, антропологии, психологии, социологии. Он продолжил 
дело М. Вебера, М. Шелера, В. Зомбарта, Л. Февра, уделяя боль-
шое внимание спорам между К. Манхеймом и А. Вебером, участ-
вовал в дискуссиях 1920-х годов по социологии знания. 

На богатом историческом и литературном материале 
Н. Элиас проследил трансформацию психологических структур, 
привычек и манер людей западноевропейского общества, начиная 
с эпохи Средневековья и до нашего времени, выявил связь этой 
трансформации с политическими и социальными изменениями, 
показал влияние этих процессов на становление тех форм поведе-



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

107

ния, которые считаются «культурными» и «цивилизационными» в 
современном обществе. 

В своей теории «процесса цивилизации» Н. Элиас снимает 
поляризацию «культуры» и «цивилизации», восходящую к проти-
востоянию двух сословий: «цивилизованной» придворной аристо-
кратии и поднимающегося немецкого бюргерства, противопостав-
лявшего внешней учтивости и хорошим манерам богатство 
внутреннего мира, высокую мораль и образованность, формирую-
щую личность. Снимая это противопоставление, Н. Элиас подчер-
кивает, что цивилизация не является неким состоянием; это про-
цесс, который длится долгие столетия, продолжается по сей день и 
имеет две стороны: 1) изменение человеческого поведения, нравов, 
манер, форм повседневного общения и т.д.; 2) изменения в строении 
общества – смена институтов, появление новых групп и т.д. 

Н. Элиас прослеживает, как возникает новый код поведения, 
меняются отношения между полами, как увеличивается дистанция 
между людьми, устанавливает изменения не только привычек и 
манер, но и социальных предписаний, некоторых сторон психики, 
показывает, как в отношении аффектов и поведенческих реакций 
формируются опосредствующие механизмы контроля и вытесне-
ния социально неприемлемого, как вырабатываются нормы «циви-
лизационного» поведения, как совершается переход внешнего 
принуждения во внутреннюю дисциплину и как меняется не толь-
ко поведение, но и мышление индивидов [Руткевич, 2007, с. 1058–
1059]. Таким образом, согласно Н. Элиасу, социальные и индиви-
дуально-психологические изменения происходят одновременно – 
это единый «процесс цивилизации» [там же, с. 1059]. 

Основоположник французского экзистенциализма Габриэль 
Марсель (1889–1973) в своей книге «Люди против человеческого» 
[Марсель, 2018] раскрывает актуальные проблемы цивилизации 
после окончания Второй мировой войны. Г. Марсель обеспокоен 
предчувствием уничтожения человечества, применением ядерного 
оружия, укреплением бюрократической и технократической тира-
нии, машинизацией человеческих связей, «технобесием», «расче-
ловечиванием человека», дехристианизацией общества. Анализ 
исторических перемен и тенденций в общественном развитии пер-
вой половины ХХ в. носит у него глубоко критический характер.  
В основе марселевской социальной критики лежит христианский 
гуманизм. Он полагает, что дехристианизация, охватившая обще-



 
Левит С.Я. 

 

 

108

ство, неминуемо сопровождается пленением свободного по своим 
онтологическим возможностям человека и деградацией самого об-
раза свободы, «расчеловечиванием» человека, установлением са-
мого ужасного из всех варварств – варварства, опирающегося на 
бессердечный разум, разрушающего истинные связи между людь-
ми: «…люди не чувствуют себя связанными ни с чем, если только 
это не деньги и не удовольствие» [Визгин, 2018, с. 12–13]. Соглас-
но Г. Марселю, в той мере, в какой из общества исчезает религи-
озная вера, из него исчезает и свобода человеческого духа, и воз-
никает ситуация обезбоженного мира, который не может не быть 
бесчеловечным. 

А. Швейцер (1875–1965) – мыслитель, философ, культуро-
лог, теолог, музыковед – отвоевывает у пустыни бездуховности 
современного мира новый духовный оазис. В своем послесловии к 
книге «Жизнь и мысли» [Швейцер, 2018] А. Чернявский, перевод- 
чик и составитель тома, раскрывает своеобразие и глубину фило-
софии и теологии этого замечательного мыслителя, определяющего 
свое миросозерцание как «этическую метафизику». Этика, отме-
чает А. Чернявский, – движущая сила его культуры, главный кри-
терий прогресса человечества. Культуру он определяет «как ду-
ховный и моральный прогресс во всех сферах человеческой 
деятельности, сопровождаемый этическим развитием каждого че-
ловека в отдельности и человечества в целом» [там же, с. 154]. 
Анализируя кризис культуры, суть которого он видит в том, что 
стремление к прогрессу утратило этический характер, лишилось 
своей духовной составляющей и осуществляется лишь в одной 
сфере – материальной, а в духовной и этической наблюдается от-
кат назад, А. Швейцер отмечает, что в условиях машинизации со-
хранение культуры становится трудной задачей. Он говорит о не-
обходимости возрождения культуры, возврата к мировоззрению, 
заключающему в себе идеалы истинной культуры и духовное от-
ношение к миру. Духовную связь с миром, полагает А. Швейцер, 
дает нам благоговение перед жизнью. И эта связь с миром уста-
навливается не через познание мира, а через его переживание. 

Из мистического переживания таинственной связи своей 
жизни со всей жизнью, наполняющей вселенную, рождается убеж-
денность в том, что ко всякой жизни человек должен относиться 
так же, как к своей, т.е. «благоговение перед жизнью – это этиче-
ский принцип, основанный на подлинном и глубоком знании, но 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

109

не о мире, который так и остается для нас загадкой, а на знании о 
жизни, проистекающем из внутреннего опыта» [Чернявский, 
2018, с. 647]. Этика, порождаемая размышлением, подчеркивает 
А. Швейцер, «налагает на человека ответственность за всю 
жизнь, лежащую в пределах его досягаемости» [Швейцер, 2018, 
с. 181]. «Этика благоговения перед жизнью – это этика любви, 
расширенной до всемирных пределов» [там же, с. 179]. 

Огромное значение для развития философии и культуроло-
гии имело издание избранных произведений А. Шюца (1899–1959) – 
австрийского философа, социолога, основателя социальной фено-
менологии, последователя Э. Гуссерля. В том избранных работ 
А. Шюца [Шюц, 2004] включена высоко оцененная Э. Гуссерлем 
книга «Смысловое строение социального мира» (1932), в которой 
заложены основные идеи, развитые в последующих работах.  
В книге предпринята попытка философского обоснования соци-
альных наук на основе гуссерлевской описательной феноменоло-
гии – восстановления связи абстрактных научных категорий с 
«жизненным миром», понимаемым как мир непосредственной че-
ловеческой жизнедеятельности, мир культуры. По словам 
Л.Г. Ионина, то, что на первом этапе творчества А. Шюца тракто-
валось как жизненный мир, позже стало им анализироваться с по-
зиций относительно изолированных сфер человеческого опыта: 
религии, сна, игры, художественного творчества, научного теоре-
тизирования [Ионин, 2007, с. 1014–1015]. Анализ различных сфер 
опыта, данный А. Шюцем, «оказался анализом различных куль-
турных миров» [там же, с. 1015]. Разработанный А. Шюцем поня-
тийный аппарат успешно использовался им при анализе литерату-
ры, музыки, мифологии, типов личности. Исследователи отмечают 
вклад А. Шюца не только в социальную феноменологию, но и в ос-
мысление образа современного человека, человеческих смыслов 
бытия, в науку о культуре. 

Для современного исследователя особый интерес представ-
ляют труды по философии культуры известного немецкого фило-
софа Э. Кассирера: «Логика наук о культуре», «Натуралистические 
и гуманистические обоснования философии культуры», «Идея и 
образ», «Сущность и действие символического понятия». Эти про-
изведения, вышедшие в серии «Книга света», объединены в томах 
«Избранное: Индивид и космос», «Избранное: Опыт о человеке», 
«Избранное: Логика наук о культуре» [Кассирер, 1998; Кассирер, 



 
Левит С.Я. 

 

 

110

2000; Кассирер, 2016]. Особое место занимают три тома «Филосо-
фии символических форм» [Кассирер, 2015 а; Кассирер, 2015 б; 
Кассирер, 2015 в]. Это выдающееся философское произведение 
представляет собой ряд взаимосвязанных исторических и систем-
ных исследований, посвященных языку, мифу, религии и научно-
му познанию, которые развивают основные идеи предшествующих 
работ Э. Кассирера. В третьем томе Э. Кассирер соединяет резуль-
таты исследований двух предшествующих томов, конструируя фе-
номенологию знания, в которой научное мышление рассматривает-
ся как продукт более ранних стадий мышления – мифического и 
чувственно-интуитивного. 

Важным понятием для философа в этой работе становится 
уже не «познание», а «дух», отождествляемый с «духовной культу-
рой» и «культурой» в целом в противоположность «природе». 
Средство, с помощью которого происходит всякое оформление 
духа, Э. Кассирер находит в знаке, символе, или символической 
форме. Каждая сфера культуры является для него потенциально 
символической формой, обладающей определенной логической 
структурой, и все символические формы – миф, язык, наука – при-
сутствуют на каждой ступени сознания. Смысл исторического 
процесса Э. Кассирер видит в «самоосвобождении человека», за-
дачу же философии культуры – в выявлении инвариантных струк-
тур, остающихся неизменными в ходе исторического развития. 
Э. Кассирера не столько волнует традиционный для метафизики 
вопрос о смысле бытия, сколько вопрос о том, что делает возмож-
ным осмысление бытия. Его интерпретация проблемы бытия, от-
мечает О.В. Книжник, смещается из области онтологии (теории 
бытия) в область семантики (смысла понятия бытия), где главным 
«действующим лицом» выступает смысл (значение) [Книжник, 
2007]. Немецко-американский исследователь Дж. Кройс идет даль-
ше в своем предположении, утверждая, что «вместо фундамен-
тальной онтологии Э. Кассирер развивает фундаментальную се-
миологию» [Krois, 2004, p. 250] – науку, исследующую свойства 
знаков и знаковых систем, жизнь знаков в рамках жизни общества. 

Существенный вклад в различные отрасли гуманитарного 
знания – культурологию, философию, теологию, историю, рели-
гиоведение, языкознание внес выдающийся немецко-амери- 
канский мыслитель Ойген Розеншток-Хюсси (1888–1973). Его 
концепции во многом близки теоретическим построениям таких 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

111

«властителей дум» ХХ столетия, как М. Бубер, Ф. Розенцвейг, 
М. Бахтин, П. Тиллих, Д. Бонхёффер, Х. Кокс. Сборник работ 
О. Розенштока-Хюсси [Розеншток-Хюсси, 2000] – одного из самых 
глубоких представителей «диалогического мышления» – представ-
ляет особый интерес. Исследователь и переводчик О. Розенштока-
Хюсси А.И. Пигалев отмечает многообразие духовных тенденций, 
оказавших влияние на этого мыслителя, – иудаизма, философии 
Гераклита, немецкой классической философии, холизма, – а также 
прихотливость и своеобразие его мысли, с трудом поддающейся 
классификации. «Если стремиться непременно обозначить его 
“философскую принадлежность”, то его следовало бы охарактери-
зовать как “христианского экзистенциалиста”, хотя эта характе-
ристика условна» [Пигалев, 2000, с. 579], так как О. Розеншток-
Хюсси не считал себя философом, метафизиком. Кроме того, от-
несение его к христианским экзистенциалистам объединяет его с 
мыслителями, против которых он выступал, критикуя их взгляды. 

А.И. Пигалев выделяет культурологический компонент 
творчества О. Розенштока-Хюсси, отмечает междисциплинарный 
характер его теоретизирования, сосредоточенность на проблемах 
человеческого бытия, истории, культуры, условиях совместного 
существования людей, а также проблеме возможности самой об-
щечеловеческой истории. Свою культурологическую концепцию 
О. Розеншток-Хюсси называл «социологией» и, подчеркивая ее 
особое положение между философией и теологией, отмечал, что 
она снимает характерный для новоевропейского мышления дуа-
лизм субъекта и объекта, а основным ее принципом является ди-
намическая взаимосвязь людей в пространстве и времени, и в этом 
взаимодействии каждый человек выступает то как субъект, то как 
объект. Более того, каждый человек представляет собой причудли-
вое смешение характеристик субъекта и объекта, выступая одно-
временно и в качестве раба биологических инстинктов, и в качест-
ве носителя творческих импульсов. Тем самым, констатирует 
А.И. Пигалев, диалогический принцип вводится не в качестве ба-
нального «диалога двух сознаний», а в качестве фундаментального 
принципа, лежащего в основе подлинного человеческого сущест-
вования. 

Изучение главной философско-социологической работы фи-
лософа и социолога М. Шелера – «Проблемы социологии знания» 
[Шелер, 2011] также имеет огромное значение для науки о культуре. 



 
Левит С.Я. 

 

 

112

Согласно М. Шелеру, его социология знания представляет собой 
часть социологии культуры, в отличие от социологии реальности, 
или реальной социологии. Объективность различения между ре-
альностью и культурой М. Шелер обосновывает философско-
антропологически. Он заявляет, что «для социологии культуры 
необходимой предпосылкой является учение о человеческом духе, 
для реальной социологии – учение о человеческих инстинктах» 
[Шелер, 2011, с. 10]. Центральное место в его социологии занимает 
концепция трех высших видов (родов) знания. Эта концепция оп-
ределяет адекватное место и истинную роль научного познания в 
обществе и культуре. 

В соответствии со своей аксиологией М. Шелер выделяет 
«три высших рода знания»: 

– знание ради господства, или достижения позитивных наук; 
– знание ради образования, или образовательное знание фи-

лософии; 
– знание ради спасения, или религиозное знание. 
Все эти роды знания коренятся в самой человеческой природе. 

Каждый вид знания необходим человеку в его общественной и 
культурной жизни [Малинкин, 2007, с. 970]. 

Выстраивая свою жизнь исключительно на базе научного 
знания, человек производит масштабные риски – вызывает все бо-
лее глубокие социально-классовые, национальные, культурные, 
цивилизационные противоречия, разрушение экологии среды, 
упадок нравов, кризис культуры. Внутренняя техника жизни и ду-
ши отступает назад перед целью овладения внешней и мертвой 
природой, а «мнимоумозрительная» «теоретическая» наука непра-
вомерно занимает место образовательного и спасительного знания, 
подлинного умозрения, характерного для философского и религи-
озного познания. 

М. Шелера беспокоит односторонность сложившейся карти-
ны мира в результате вытеснения научным знанием других видов 
знания. Из трех указанных философом видов знания Запад одно-
сторонне развивал научно-техническое знание, а образовательный, 
«служащий становлению человека», и спасительный виды знания 
в новой истории Запада отходят на второй план. Дисбаланс между 
культурами Запада и Востока, по мнению М. Шелера, представля-
ет особую опасность. Выходом из этого тупика, он полагает, мо-
жет стать синтез западноевропейской и азиатской культур знания. 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

113

В становлении корпуса идей науки о культуре заметную 
роль сыграли учение Г. Зиммеля о конфликте жизни и форм куль-
туры, генеалогический метод анализа культурной традиции 
(Ф. Ницше), идея творческого порыва как основы процесса сози-
дания культуры (А. Бергсон), теория ценностей (В. Виндельбанд), 
метод отнесения к ценностям (Г. Риккерт), теория локальных ци-
вилизаций (А. Тойнби), философия символических форм (Э. Кас- 
сирер), феноменологическое описание структуры основных форм 
культуры от языка и мифа до истории и науки, теория идеальных 
типов (М. Вебер), идея целостности культуры (Р. Кронер), идея 
культурного синтеза (Э. Трёльч), идея синтетической науки о 
культуре (А. Вебер), теория общего кризиса современности («мо-
дерна») (А. Вебер), идея необходимости увязать изучение человека 
с изучением мира культуры (В. Дильтей, А. Гелен), идея «нравст-
венной антропологии», науки «о человеке, для человека и посред-
ством человека» (Э. фон Калер), идея «прасимвола» как ключа к 
пониманию морфологии культуры, учение о множестве культур, 
равноценных по уровню достигнутой ими зрелости (О. Шпенглер), 
и др. Дискуссии, ведущиеся в рамках различных направлений со-
временной философии культуры, оказали существенное влияние 
на формирование теоретико-методологического инструментария 
культурных исследований. 

 
 

Серия «Культурология. ХХ век» 
 
Значительную роль в становлении культурологии сыграла 

серия «Культурология. ХХ век». В этой серии издавались перево-
ды, монографии, альманахи, словарь по культурологии, антологии 
по философии культуры, культурной антропологии, социальной 
антропологии, культурологии. 

Особый интерес представляют антологии, в которых осущест-
вляется систематическая подборка работ ведущих западных ученых 
XIX–XX вв., внесших свой вклад в формирование культурологии. 

В антологии «Логика культуры» (2009) собраны работы таких 
мыслителей, как М. Вебер, А. Вебер, В. Виндельбанд, Н. Гартман, 
В. Дильтей, Г. Зиммель, Э. Кассирер, Р. Кронер, Т. Лессинг, Г. Рик- 
керт, П. Тиллих, Э. Трёльч, А. Шастель, О. Шпенглер, А. Шюц и др. 
Их труды заложили фундамент культурологии, интегрирующей 



 
Левит С.Я. 

 

 

114

знания различных наук о культуре, формулирующей представле-
ния о сущности, функциях, структуре и динамике культуры как 
таковой, моделирующей культурные конфигурации различных 
эпох, народов, конфессий, сословий, выявляющей и систематизи-
рующей черты своеобразия различных культурных миров. В рабо-
тах культурфилософов сформулированы основные идеи культуро-
логии, осмысливаются различные подходы к изучению культуры и 
человека, ее творца и носителя, вырабатывается язык этой науки. 

Культурфилософы исследовали проблемы, имеющие для 
культурологии существенное значение: культура как специфиче-
ски человеческий, творимый самим человеком мир; культура и 
цивилизация; кризис культуры; символические формы человече-
ской деятельности – язык, миф, религия, наука, искусство; ценно-
стная природа культуры; взаимосвязь культуры и истории; генезис 
культур; человек и культура; инвариантные структуры, остающие-
ся неизменными в ходе исторических преобразований; формы 
культурной жизни человека; судьбы европейской культуры и ци-
вилизации; динамика культуры; логика науки о культуре. 

В антологии «Самосознание культуры и искусства ХХ в.» 
(Западная Европа и США) (2016) были собраны тексты, принад-
лежащие значительным умам века. «Антология позволяет понять, 
чтó западная цивилизация думает о себе как некоем целом и какая 
панорама нашей культурной эпохи, ее творческого сознания скла-
дывается из этих оценок» [Самосознание…, 2016, с. 5]. Книга 
включает труды западных мыслителей: Г. Бёлля, М. Вебера, 
В. Вейдле, Р. Гвардини, Ж. Маритена, Г. Марселя, Х. Ортеги-и-
Гассета, М. Хайдеггера, Й. Хёйзинги, Г. Честертона, О. Шпенглера, 
К. Юнга и др. Как отмечает составитель тома, известный исследо-
ватель Р.А. Гальцева, культурфилософия оказалась захватываю-
щей, она откликалась на апокалиптическую злобу дня, на тревож-
ные сигналы времени, взывала не столько к рассудку, сколько к 
эмоциям, выводя таким образом культурфилософские размышле-
ния из строго ментальной сферы. Но «отрекаясь от разума, это 
критическое умонастроение теряло право на истину, а вместе с тем – 
на серьезность; входя в союз с бессознательным, оно сообщало 
кризисному сознанию европейца еще один деструктивный им-
пульс, действуя в унисон с “духом времени”» [Гальцева, 2016, 
с. 13]. 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

115

Значительный вклад в становление культурологии, разра-
ботку ее категориального аппарата, расширение проблемного поля 
ее исследований внесла культурная антропология. В обширной 
программе серии изданы переводы книг известных антропологов 
К. Гирца, А. Крёбера, Л. Уайта, У. Уорнера, а также тома «Анто-
логии исследований культуры» (2006, 2011), которые знакомят с 
антропологической традицией изучения культуры. В них пред-
ставлены переводы текстов Д. Аберля, Ф. Боаса, Р. Бенедикт, 
М. Глакмана, Р. Линтона, Б. Малиновского, Л. Уайта, Э. Уоллеса, 
Б. Уорфа, Р. Фокса, Г. Хойджера, Э. Эванс-Причарда и др. Раскры-
ваются ключевые проблемы культурологии: понятие культуры, 
концепции науки о культуре, типология и динамика культуры, ме-
тоды ее интерпретации, символическое поле культуры, личность в 
пространстве культуры, сакральное в культуре. В течение ХХ в. в 
антропологии сложился ряд направлений, опиравшихся на собст-
венную методологию и методику исследований, возникли крупные 
национальные школы. Как отмечает составитель этой антологии, 
замечательный исследователь, заведующая кафедрой культуроло-
гии МАИ Л.А. Мостова (1949–2000), разногласия между культур- 
антропологами США и социал-антропологами Великобритании и 
Франции по соотношению этих наук исходят из разной оценки 
значимости понятий «культура» и «общество». «Если в первом 
случае более широким считается понятие “культура”, а социум 
рассматривается как ее подсистема, то во втором – “общество” яв-
ляется всеобъемлющим понятием, а культура рассматривается как 
одна из функций социума. В итоге, в мировой науке сложилась 
традиция использования данных и культурной, и социальной ан-
тропологии как взаимодополняющих» [Мостова, 2006, с. 6]. 

Каждая из национальных школ внесла свой вклад в целост-
ное исследование культуры. В культурной и социальной антропо-
логии был пройден путь от изучения примитивных культур к це-
лостному исследованию современных культур, от эмпирических 
описаний к анализу антропологической теории, формированию 
понятий «культура», «культурная динамика», разработке методов 
исследований, концепций эволюции, типологии культур и их ин-
терпретаций. Антологии исследований культуры включают клас-
сические сюжеты и работы классиков антропологии по наиболее 
общим и ключевым темам, построены по принципу диалога авто-
ров, что позволяет показать богатство накопленного научного 



 
Левит С.Я. 

 

 

116

опыта в этой области, мозаику концепций и мнений по основным 
проблемам науки о культуре. 

Работы американского этнолога и культуролога Л. Уайта, 
выделившего культурологию как самостоятельную науку, зани-
мают центральное место среди изданий серии [Уайт, 2004 а; Уайт, 
2004 б]. Вычленение культурологии из культурной антропологии 
было естественным продолжением традиции американской антро-
пологической школы. Идея культурологии выводит науку на каче-
ственно новый уровень – от тщательного этнографического описа-
ния, этнологического сравнительного изучения локальных культур 
к выявлению закономерностей развития человеческой культуры в 
целом. В произведениях Л. Уайта представлен ряд оригинальных 
авторских концепций: концепция эволюции культуры, опираю-
щаяся на его энергетическую теорию; обоснование концепции 
науки о культуре, культурологии, обозначение ее места в системе 
наук ХХ в. 

Существенное влияние на общее развитие антропологиче-
ских исследований в ХХ в. и на становление культурологии оказа-
ли работы Б. Малиновского, А. Крёбера, У. Уорнера, К. Гирца. 
Книги и лекции К. Гирца положили начало интерпретативной антро-
пологии – наиболее динамичному и интеллектуально ориентиро-
ванному направлению в американской антропологии конца 70-х – 
начала 90-х годов ХХ в. Основная масса теоретических выводов 
К. Гирца сконцентрирована в его статьях, собранных в двух томах, 
вышедших с десятилетним промежутком: «Интерпретация культур» 
(1973) [Гирц, 2004] и «Локальное знание» (1983) [Geertz, 1983]. 

Сборник «Интерпретация культур», опубликованный в на-
шей серии, задуман самим К. Гирцем с целью показать свое собст-
венное движение от ранних исследований к идее интерпретации. 
Фундаментально важным является подход к проблеме понимания. 
Как полагает К. Гирц, процесс понимания любого объекта иссле-
дований есть процесс интерпретирующий. Анализ культуры, по 
известному определению К. Гирца, это область не эксперимен-
тальной науки, ищущей закон, но интерпретативной, ищущей зна-
чение. «Для проникновения в “образную вселенную” культуры, 
внутри которой поступки людей всегда являются знаками, антро-
пологу прежде всего необходимо нащупать почву, найти общий 
язык с ее членами. Эмпатия и личная интуиция в таком проникно-
вении могут иметь немаловажное значение, но решающая роль в 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

117

этом принадлежит диалогу. Именно через диалог участники соци-
ального разговора приходят к взаимопониманию» [Елфимов, 2007, 
с. 468]. Цель антропологии (как и любого гуманитарного позна-
ния) – расширение границ общечеловеческого разговора, считает 
К. Гирц. 

Для более эффективного выражения многозначности и мно-
гоуровневости культуры в антропологическом исследовании 
К. Гирц пользуется методом системного анализа культуры, а так-
же приемом насыщенного описания. К. Гирц отказался от рассмот-
рения культуры как неделимой и статичной модели и предложил 
концепцию динамичных и взаимопроникающих культурных сис-
тем. «Получая организующие импульсы от разных культурных 
систем, человек включает их в свое нормативное ви́дение мира и в 
свое нормальное, обычное поведение в нем – т.е. он постепенно 
переводит полученное от всего ряда культурных систем в картину 
своего внутреннего опыта, в картину субъективной повседневной 
реальности, которая... сама становится важнейшей культурной 
системой, и на ее языке человек может формулировать мысли  
и объяснять свои поступки. Эта культурная система специфична и 
отличается от других. Все остальные системы (религия, идеология, 
наука, искусство и др.) <…> являются попытками выйти за преде-
лы “внутреннего”, общепринятого понимания мира и реальности» 
[там же, с. 469]. Весь процесс жизни, согласно К. Гирцу, проходит 
в дуалистичном, диалектическом единстве повседневной реально-
сти и ее культурно преобразованной картины. 

А.Л. Елфимов отмечает исключительно важное значение 
деятельности К. Гирца, труды которого положили начало интерес-
нейшему направлению – так называемой «интерпретативной ан-
тропологии». «Гирц был одним из тех, кто поднимал концепцию 
культуры на качественно новый уровень, выводя ее за пределы 
жестких “парсоновских” рамок и одновременно за пределы той 
специфической, во многом позитивистской парадигмы, которая 
доминировала в американской антропологии на протяжении пер-
вой половины ХХ в.» [Елфимов, 2004, с. 548–549]. 

Творческое наследие К. Гирца притягивает к себе социоло-
гов, политологов, историков, антропологов, культурологов, фило-
софов, литературоведов. Его заслуги А.Л. Елфимов определяет 
следующим образом [там же, с. 549]: 



 
Левит С.Я. 

 

 

118

– он ввел в методологическую область этнографии идею 
диалога как приоритетного инструмента в познании культуры; 

– К. Гирцу принадлежит первая в американской антрополо-
гии попытка совместить «материальное» и «идеальное» – симво-
лические формы с реалиями человеческой жизни; 

– он сумел прийти к относительно законченной системе, ох-
ватывающей массу разноплановых аспектов; 

– его работы, междисциплинарные по установкам, методам, 
исследуемому материалу и выводам, оказывают воздействие на 
все области гуманитарных и социальных наук; 

– К. Гирц сыграл первостепенную роль в пересмотре границ 
между социальными и гуманитарными науками и решающую роль 
в установлении диалога между этими науками. 

Издание его работы «Интерпретация культур» [Гирц, 2004] 
оказало огромное воздействие на культурологию, которая нередко 
трактуется как шанс на возвращение к целостному миру из раско-
лотого и отчужденного состояния. 

Теоретические истоки и методологические направления бри-
танской социальной антропологии, оказавшей значительное воздей-
ствие на развитие мирового социально-гуманитарного знания, ис-
следуются в монографии А. Никишенкова «История британской 
социальной антропологии» [Никишенков, 2008]. В ней прослежи-
ваются мировоззренческие течения европейской интеллектуальной 
культуры XVIII – первой половины XIX в. – идей М.Ж. Кондорсе, 
Ш.-Л. Монтескьё, А. Фергюсона, О. Конта, Г. Спенсера и др. Рас-
сматривается научная деятельность основоположников британской 
социальной антропологии, стоящих на позиции эволюционизма, – 
Дж. Фрэзера, У. Робертсона Смита, Э. Тайлора; диффузионизма – 
У. Риверса, Г. Элиота Смита, У. Пери; структурно-функцио- 
нального подхода – Б. Малиновского, А. Рэдклифф-Брауна, а также 
ученых, определивших теоретический облик британской социаль-
ной антропологии во второй половине ХХ в., – Э. Эванс-Причарда, 
Р. Фёрса, М. Фортеса, М. Глакмена, Э. Лича и др. 

Оглядываясь на исторический путь, который проделала бри-
танская социальная антропология, А.А. Никишенков отмечает, что 
«одним из достижений этой науки, актуальным до сих пор, было 
органичное сочетание двух, казалось бы, несопоставимых позна-
вательных ориентаций – позитивистской и герменевтической, ко-
торые в конкретных исследованиях британских антропологов час-



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

119

то выступали в качестве взаимодополняющих. Это соотношение 
двух гносеологических тенденций – принципов естественно-
научного, экспериментального и принципов понимающего, герме-
невтического познания – само по себе важно для современного 
гуманитарного познания в целом, а для антропологии оно имеет 
особое значение» [Никишенков, 2008, с. 459]. 

Изучение истории становления и развития культурной, со-
циальной, интерпретативной антропологии является важным для 
осмысления современных теоретических направлений – антропо-
логии, этнологии, культурологии. 

 
 

Серия «Summa Culturologiae» 
 
Особое место в «Программе научно-информационного обес-

печения фундаментальных исследований культуры» занимает се-
рия «Summa culturologiae» (основана в 1999 г.) 

В этой серии издан «Словарь средневековой культуры» 
(2003), подготовленный выдающимся ученым А.Я. Гуревичем. Из-
дание представляет новую концепцию развития средневекового 
общества, соединяющую проблемы социальной и культурной ис-
тории. Оно имеет междисциплинарный характер и охватывает 
проблематику и методы исследования различных областей гума-
нитарного знания. Словарь содержит статьи, посвященные реалиям 
и понятиям, употреблявшимся в средневековую эпоху, а также  
иллюстрации, воспроизводящие продукцию средневековых мастеров. 
Для подготовки настоящего коллективного труда были объединены 
усилия видных отечественных (Е.М. Мелетинский, С.С. Аверинцев, 
М.Л. Гаспаров) и зарубежных (Ж. Ле Гофф, П. Динцельбахер,  
Ж.-К. Шмитт) специалистов. 

В словаре обобщаются достижения мировой науки в области 
изучения истории западноевропейского Средневековья. Подобного 
словаря по медиевистике не существовало не только в отечествен-
ной, но и в зарубежной исторической литературе. «Немалое коли-
чество иноязычных кратких и многотомных справочников по ис-
тории Средневековья... преследуют иные цели, написаны по 
большей части в традиционном духе и не отмечены попыткой 
взглянуть на средневековые реалии глазами людей той эпохи» 
[Гуревич, 2003, с. 18]. Таким образом, словарь практически не 



 
Левит С.Я. 

 

 

120

имел предшественников (близким по замыслу стал только словарь 
Жака Ле Гоффа и Жан-Клода Шмитта «Dictionnaire raisonné de 
l’Occident medieval»). Это беспрецедентное в отечественной и за-
рубежной историографии издание претендует на то, чтобы подвес-
ти итоги изучения истории средневековой культуры в свете совре-
менных достижений в области исследования ментальностей и 
исторической антропологии и способствовать обновлению про-
блематики истории культуры Средних веков. 

В условиях обновления исторической науки и происходящих 
в ней глубоких перемен первостепенное значение имело издание 
словаря «Портреты историков: Время и судьбы» (2000). В этом 
уникальном издании, подготовленном замечательными учеными 
Г.Н. Севостьяновым и Л.Т. Мильской, содержатся очерки-
портреты выдающихся ученых, оставивших заметный след в ста-
новлении и развитии русской исторической науки. Очерки о жизни 
и творчестве ученых показывают, каким трудным путем шло раз-
витие отечественной исторической науки. Это издание содейству-
ет расширению и углублению наших представлений о взлетах и 
падениях исследовательской мысли, корифеях исторической нау-
ки, посвятивших свою жизнь служению науке. Без их научного, 
эпистолярного и литературного наследия невозможно представить 
и в полной мере осознать многообразие противоборствующих 
школ, направлений, течений, создававшихся и сменявшихся по 
мере накопления обширного документального материала, а также 
развитие национального самосознания и образования. 

Лейтмотив книги Г.Н. Севостьянов определяет следующим 
образом: «Научные биографии ученых и их исследования посто-
янно напоминают как одну непреложную истину, что историк обя-
зан быть предельно объективен в изучении исторических явлений 
и событий, точен в изложении фактов, беспристрастен в анализе и 
оценке документов, достигая при этом высокого профессионализ-
ма и увлекательности изложения при освещении прошлого, памя-
туя, что писать историю означает служить алтарю истины» [Сево-
стьянов, 2000, с. 6–7]. 

Авторы очерков рассказали о творческих идеях ученых, му-
чительных исканиях, открытиях, успехах, несвершившихся науч-
ных замыслах; дали оценку исследованиям и концепциям ученых в 
контексте развития науки в целом, принимая во внимание время, 
условия их формирования, интеллектуальную среду. Это издание о 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

121

судьбах исторической науки в России в лице ее лучших предста-
вителей интересно всем, кому дороги знания о путях и перепутьях 
отечественной культуры, деятели которой, несмотря на все труд-
ности, неблагоприятную, а порой и трагическую ситуацию, смогли 
сберечь ее высокий уровень и достоинство. 

В серии «Summa culturologiae» вышел в свет «Лексикон нон-
классики. Художественно-эстетическая культура ХХ века» (2003). 
Этот уникальный исследовательский проект В.В. Бычкова посвя-
щен крупнейшему в истории культуры переходному периоду – 
художественно-эстетической культуре ХХ в. – от классической 
культуры к принципиально иному эстетическому сознанию и арт-
процессам техногенно-компьютерной цивилизации XXI в. Статьи 
этого издания учитывают новейшие достижения в сфере гумани-
тарного знания. Они охватывают все основные явления, процессы, 
теории и концепции художественной культуры ХХ в. как в сфере 
конкретной практики (направления, персоналии, профессиональные 
термины в искусстве, литературе, театре, кино), так и художествен-
но-эстетической теории (от Ф. Ницше до Ж. Деррида и постмодер-
нистских теорий). Феномены современного искусства и арт-
деятельности рассматриваются как в историко-искусствоведческом, 
так и в более общем культурно-эстетическом аспектах. Основное 
внимание уделено именно новаторским, неклассическим, по-
стклассическим феноменам и личностям, характеризующим более 
чем столетний процесс движения в культурном пространстве: 
авангард, модернизм, постмодернизм – в сферах эстетического 
сознания и визуальных искусств, а также в литературе и музыке от 
символизма и импрессионизма до арт-проектов конца ХХ в. При этом 
выявляется гибкая корреляция между сферой художественной дея-
тельности и уровнями широкого культурно-мировоззренческого кон-
текста. Отсюда нетрадиционный характер «Лексикона», включающе-
го статьи и традиционного историко-искусствоведческого характера, 
и теоретико-искусствоведческие, и философско-эстетические, и куль-
турологические. Это продиктовано стремлением представить наибо-
лее полно «многослойную, многоуровневую, антиномичную художе-
ственно – внехудожественную культуру – антикультуру последних 
полутора столетий евро-американской (в основном) цивилизации» 
[Бычков, 2003, с. 12]. 

Лексикон, отмечает В.В. Бычков, – принципиально открытая 
подвижная исследовательская система, адекватная предмету сво-



 
Левит С.Я. 

 

 

122

его исследования и тесно взаимодействующая с ним. В силу мно-
гозначности, противоречивости и недостаточной изученности фе-
номенов неклассической художественно-эстетической культуры и 
многообразия научных подходов к феноменам этой культуры ав-
тор проекта для рассмотрения одного термина помещает несколь-
ко статей различных авторов, использует метод центона – цитиро-
вания уже опубликованных словарных статей, их фрагментов и 
некоторые другие «неклассические» приемы организации лекси-
конов. 

Событием стало издание в 2007 г. большой энциклопедии 
«Культурология: Энциклопедия». Эта новая энциклопедия (вовсе 
не второе издание не имевшей аналогов в мировой науке энцикло-
педии «Культурология. ХХ век» в 2 т. (1998)) стала лауреатом 
2008 г. в номинации «лучшее словарно-энциклопедическое изда-
ние». Предполагалось издать 500 авт. л. в 5 томах, но издательство 
придало ей ныне существующую форму. Эта энциклопедия куль-
турологии замыслена и осуществлена как исследовательское изда-
ние и включает статьи по всему спектру наук, на стыке которых 
сформировалась культурология, что позволяет проследить эволю-
цию различных идей и концепций, кристаллизовавшихся в культу-
рологической проблематике. 

В энциклопедии развертывается панорама идей, менталите-
тов, личностей и культур России, Запада, Востока. Диалог культур, 
их взаимодействие и взаимопроникновение представляет сквозную 
тему энциклопедии. В отличие от энциклопедии «Культурология. 
ХХ век» (1998), в большую энциклопедию включены все культур-
ные эпохи (Античность, Средневековье, Возрождение и т.д.), 
культурные миры – исторически возникшие типы культуры, осо-
бенности которых обусловлены специфическими представлениями 
о мироздании, человеке, условиях его бытия, формами обществен-
ной жизни. Энциклопедия содержит статьи об основных направ-
лениях, школах, категориях, наиболее крупных мыслителях, фило-
софах, историках, писателях, тех, кто формировал основы мировой 
культуры, а также концепциях, идеях культурологии с древнейших 
времен до наших дней. 

Изданию, наряду с научностью, присуща доступность изло-
жения. По спорным вопросам представлен спектр различных идей 
и концепций. Особенность данного издания состоит в том, что 
ориентация на теории дополняется ориентацией на реалии, пред-



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

123

меты теории. Ядро книги составляют культурные феномены, уни-
версалии культуры и цивилизации, космосы жизни этносов, наций, 
цивилизаций, миры культуры. 

В энциклопедии удалось собрать звездный коллектив авторов: 
С.С. Аверинцев, В.В. Бибихин, В.В. Бычков, И.С. Вдовина, Р.А. Галь- 
цева, А.Г. Гачева, А.Я. Гуревич, Ю.Н. Давыдов, С.Н. Зенкин, 
Л.Г. Ионин, В.К. Кантор, Г.С. Кнабе, И.В. Кондаков, Т.Н. Красав- 
ченко, Е.М. Мелетинский, В.Л. Махлин, А.В. Михайлов, И.О. Шай- 
танов, М.Н. Эпштейн. Теоретический блок статей создан такими 
замечательными авторами, как Ю.А. Асоян, Б.Л. Губман, П.С. Гу- 
ревич, А.В. Гордон, Л.Д. Гудков, А.Л. Елфимов, Г.И. Зверева, 
К.Г. Исупов, А.Ф. Кофман, А.Н. Малинкин, Л.А. Микешина, Л.А. Мос- 
това, А.А. Никишенков, В.Г. Николаев, И.А. Осиновская, А.И. Пи- 
галев, В.И. Самохвалова, М.Н. Соколов, А.Я. Флиер, В.Е. Хализев, 
А.К. Якимович и др. 

Особое место в энциклопедии занимают авторские циклы, 
отмеченные тематическим единством: В.В. Бычков, Л.С. Бычкова 
(эстетика), В.В. Глебкин (социальная культура), А.П. Забияко (ре-
лигия), К.Г. Исупов (концепты и символы культуры), М.Н. Кор- 
нилов (восточные культуры), А.Ф. Кофман (латиноамериканская 
культура), О.А. Кривцун (эстетика), Н.Б. Маньковская (постмо-
дернизм), В.И. Мильдон (Россия), Л.А. Мостова (антропология), 
А.А. Никишенков (антропология), А.И. Патрушев (Германия), 
Н.Т. Пахсарьян (цикл статей о «больших стилях»), Е.Д. Руткевич 
(социология), И.П. Фарман (Германия), В.Г. Хлебников (религия). 

В диалоге с этими авторами за волшебным столиком около 
кабинета философии1 рождалась данная модель энциклопедиче-
                                           

1 Это рабочее место создала для меня Лидия Александровна Богданова. За 
этим столиком в течение долгих лет обсуждались проблемы не только энцикло-
педий, но и издания книг: подготовили электронные версии всех произведений 
Г. Шпета, стали искать комментаторов – В.Л. Махлин знакомит меня с 
Т.Г. Щедриной, которая собиралась писать докторскую диссертацию по работам 
Г. Шпета; она обогатила это издание архивными материалами и обширными 
комментариями; возникла идея издать собрание сочинений А.Н. Веселовского – и 
в самом начале пути В.Л. Махлин знакомит меня с И.О. Шайтановым, 
А.Л. Топорков – с Т.В. Говенько, а А.В. Гордон – с М.В. Пащенко; результат – 
восемь томов собрания сочинений этого замечательного исследователя... и т.д. 
Этот волшебный столик на семи ветрах располагал к интенсивному и вдохновен-
ному общению. В замкнутом пространстве кабинета, который возник позднее, 
мне не хватало этого центра общения, где проявлялась осязаемая интегратив-



 
Левит С.Я. 

 

 

124

ского проекта. Именно благодаря профессионализму, энтузиазму и 
вдохновению замечательного коллектива воплотились в жизнь 
грандиозные замыслы. Это стало возможным при взаимодействии 
сотрудников институтов Российской академии наук – Института 
информации по общественным наукам, Института философии, 
Института всеобщей истории, Института российской истории,  
Института мировой литературы, а также совместной деятельности 
ученых Российской академии наук и преподавателей ведущих 
университетов Москвы, Калуги, Твери, Ярославля и др. Всесто-
роннюю помощь и неоценимую моральную поддержку оказали 
В.А. Виноградов, А.И. Осиновский, Ю.С. Пивоваров, Л.В. Сквор- 
цов, А.К. Сорокин. 

Большая энциклопедия несет в себе существенный образова-
тельный потенциал, она закладывает информационную базу для 
курса культурологии. Исследовательский характер энциклопедии, 
элемент дискуссионности, сопоставления различных точек зрения 
по спорным вопросам обеспечивает формирование недогматиче-
ского мышления. Культурология предстает в ней не только как 
частная наука о культуре и ее внутренних закономерностях разви-
тия, но и как мировоззренческая междисциплинарная методология. 
Культурологическая парадигма становится определяющей для гу-
манитарных наук. Культурология играет в современной системе 
образования бесценную роль, оставаясь по существу «последним 
бастионом» провозглашенной в свое время идеи гуманитаризации 
содержания среднего и высшего образования, комплексной и ре-
гулируемой социализации молодежи. 

Совокупное знание, которое содержит в себе энциклопедия, 
создает предпосылки для размышлений о будущем человека и че-
ловечества, о преемственности прошлого в настоящем, для про-
гнозирования основных тенденций развития человека и его мира – 
«символической вселенной». 

В том виде, как культурология сформировалась на почве 
российской ментальности, с ее стремлением к целостному знанию, 
панорамному видению, она не имеет прямых аналогов в зарубеж-
ной науке (cultural studies, cultural anthropology и т.д.). И хотя тер-
мин «культурология» принадлежит лауреату Нобелевской премии 

                                                                                             
ность культурологии, где «через край перелилась восторга творческого чаша» и 
все уж стало не моим, а нашим, «и с миром утвердилась связь» (А. Блок). 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

125

немецкому химико-физику и натурфилософу В. Оствальду и аме-
риканскому антропологу Л. Уайту, культурология как целостная, 
междисциплинарная, интегративная наука формируется и набира-
ет силу именно в России, которой, безусловно, принадлежит при-
оритет. 

С выходом в 1997 г. словаря «Культурология. ХХ век» был 
сделан первый шаг: удалось определить предметную область куль-
турологии, основные понятия, школы, направления и ведущие ис-
следовательские подходы к изучению культуры. Как отмечал 
А. Баранов, это была «первая попытка создания фундаментального 
научного словаря по культурологии. Словарь, который призван не 
просто аккумулировать существующие на настоящий момент на-
учные достижения, но и решить творческую задачу нахождения 
логики развития своей научной дисциплины» [Баранов, 1998, 
с. 97]. В 1998 г. выходит в свет первая энциклопедия «Культуроло-
гия. ХХ век», с появлением которой, по замечаниям специалистов, 
в российских вузах заметно повысился уровень преподавания 
культурологии [Астафьев, 2013, с. 192–195], расширился круг ис-
следований по проблемам культуры. 

Появление новой большой энциклопедии «Культурология. 
Энциклопедия» в 2007 г., в которой наиболее полно представлен 
кластер понятийно-категориального аппарата культурологии, со-
хранен исследовательский модус в подаче информации (статьи – 
не безличное резюме итогов науки, а авторское разыскание, пред-
полагающее дискуссионность, вариативность знания о культуре, 
многообразие исследовательских подходов и позиций), открыло 
новые перспективы развития этой науки. Как полагает 
А.Л. Доброхотов, все это позволяет надеяться, что предыстория 
культурологии подходит к концу и просматриваются контуры той 
территории, которую эта наука сможет назвать своим доменом 
[Доброхотов, 2007, с. 185–188]. 

В рецензии А. Али-Заде говорится о том, что новая энцикло-
педия поднимается до уровня своей сверхзадачи – дать не просто 
словарь культурологической науки с учетом всей междисципли-
нарной сложности предмета, но именно методологию формирова-
ния этого словаря, что и означает расшифровку смысловой карти-
ны человеческой культуры как единого общечеловеческого 
феномена. Собственно, «в этом воссоздании информационного 
поля единой человеческой культуры не только на эмпирическом 



 
Левит С.Я. 

 

 

126

(картины междисциплинарной сложности предмета), но и на мето-
дологическом уровне смыслов и состоит уникальность данного 
энциклопедического проекта» [Али-Заде, 2008, с. 157]. 

В этом издании, отмечает А. Али-Заде, сделана попытка 
продемонстрировать грандиозность, сложность, тотальность и ве-
личие феномена человеческой культуры – продемонстрировать 
именно в воссоздании когнитивной, теоретической, смысловой 
модели этого феномена. «Практически каждая статья энциклопе-
дии не столько описывает данное культурологическое явление, 
сколько раскрывает его смысл, т.е. переводит в категорию знания, 
теоретического понятия и тем самым относит к своему творцу – 
умственной рефлексии человека» [там же, с. 159]. 

Инновационный подход в составлении энциклопедии, пола-
гает А. Али-Заде, побуждает читателя не просто к усвоению неко-
торой новой информации, а к эвристическому прочтению текстов 
энциклопедии – самостоятельному достижению более широкого 
знания, чем то, которое непосредственно содержит статья. Пред-
метное многообразие словаря энциклопедии, «состыковывающее» 
знания, категории, персоналии из разных областей человеческой 
культуры, делает «данный энциклопедический проект уникаль-
ным» [там же, с. 157]. 

Исследователи В.В. Астафьев и Л.А. Сыченкова отмечают, 
что с изданием этих двух энциклопедий, представляющих собой 
свод культурологического знания, начался новый этап в развитии 
культурологии в нашей стране; культурология как самостоятель-
ное, междисциплинарное знание получила официальное признание 
[Астафьев, 2013, с. 178]. 

 
 

Заключение 
 
В наше смутное время, когда рушатся привычные системы 

ценностей, распространяются ксенофобские, шовинистические, 
расистские устремления, усиливаются деструктивные процессы в 
обществе, наблюдаются падение нравов, погружение в эпоху ин-
формационной манипуляции, торжество технократии и машиниза-
ции человеческих связей, бюрократизация социума, деградация 
международных институтов, изменение архитектоники мира, – в 
это время возрастает роль гуманитарных наук. Как полагает 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

127

М.Н. Эпштейн, чтобы гуманитарные науки в целом стали тем, чем 
они призваны быть, на их основе должны развиваться гуманитар-
ные практики, технологии преобразования тех областей, которые 
прежде этими науками только изучались. Ученый говорит о необ-
ходимости пробуждения гуманитарных наук, перехода их от де-
конструкции к большим конструктивным подходам и решениям, 
усиления в методологии наук проективной составляющей как 
свойства творческого ума и культурной деятельности, как способ-
ности к трансформации мира, его преобразованию и преображе-
нию*. И тогда.... 

«Философия будет проектировать онтологию виртуальных 
миров, исходные параметры их бытия, метрику их времени-
пространства, познавательные и ценностные ориентиры. 

Логика и психология будут расширять возможности интел-
лекта и эмоциональной сферы, в том числе проектировать новые 
свойства искусственного разума. 

Этика и поэтика будут очерчивать возможности новых ху-
дожественных и литературных движений. 

Лингвистика и семиотика будут развивать лексическую и 
грамматическую систему языка и расширять семиосферу, созда-
вать новые знаковые системы. 

Культурология будет разрабатывать проекты новых культур 
и цивилизаций, в том числе экспериментальных и основанных на 
взаимодействии естественного и искусственного интеллектов» 
[Эпштейн, 2016, с. 447–448]. 

Проективность как свойство творческого ума и культурной 
деятельности, отмечает М.Н. Эпштейн, переживает стремительный 
подъем: от изучения – к созданию небывалого, от знания того, что 
есть, – к знанию того, что порождается усилием мысли. Ведь чело-
веческая цивилизация и все, что в ней есть, – от книг до самолетов, 
подчеркивает М.Н. Эпштейн, – это продукт не знания, а мышле-
ния, т.е. творческой, изобретательной деятельности. А в сфере гу-
манитарных наук, в том числе и культурологии, изобретательство 
даже более целенаправленно, чем научно-исследовательская дея-
тельность, способствует созданию будущего [там же, с. 448]. 

                                           
* Вспомним знаменитое изречение: «Философы лишь различным образом 

объясняли мир, но дело заключается в том, чтобы изменить его». 



 
Левит С.Я. 

 

 

128

Но в то время как естественные науки и технологии берут на 
себя ответственность за формирование будущего, гуманитарные 
науки находятся в стороне от этого процесса, гигантски расши-
ряющего роль человека в преобразовании Вселенной и самого се-
бя, они видят свое предназначение не в осуществлении самореф-
лексии и самореализации человеческого рода, а в сохранении и 
объяснении прошлого. 

Будущее гуманистики М.Н. Эпштейн видит в создании 
больших миропреобразовательных проектов, в которых гумани-
тарные науки будут участвовать во взаимодействии с естествен-
ными и общественными науками. «Либо гуманистика превратится 
в архивистику, работу собирания и интерпретации старых текстов, 
и будет оттеснена на периферию техноцентричного века... Либо 
она выйдет на передний край трансформации мира, поскольку все 
тайны и возможности техно- и социоэволюции заключены в чело-
веке, в его мозге и разуме» [там же, с. 447]. И поскольку гумани-
стика фиксируется на самосознании и самосотворении человека, 
она ближе всего к источникам будущего [там же, с. 448]. 

 
 

Список литературы 
 

Али-Заде А. Что такое «человеческая культура»? // Высшее образование в России. – 
М., 2008. – № 10. – С. 154–159. – Рец. на кн.: Культурология: Энциклопедия:  
В 2 т. / гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая эн-
циклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; т. 2. – 1184 с. – (Серия «Summa 
culturologiae»). 

Антология исследований культуры. Интерпретации культуры / сост. Л.А. Мостова. – 
СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2006. – 720 с. – (Серия «Культурология. 
ХХ век»). 

Антология исследований культуры. Символическое поле культуры / сост. 
Л.А. Мостова. – СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2011. – 384 с. – (Серия 
«Культурология. ХХ век»). 

Астафьев В.В., Сыченкова Л.А. О предмете «истории музеологии»: постановка 
проблемы. Музейное образование и образование в музее // Вопросы музеологии. – 
М., 2013. – № 2 (8). – С. 173–195. 

Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициа-
тив, 2016. – 208 с. – (Серия «Книга света»). 

Ауэрбах Э. Мимесис. Изображение действительности в западноевропейской ли-
тературе. – 2-е изд., испр. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2017. – 
480 с. –  (Серия «Книга света»). 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

129

Баранов А. Культурология на пороге XXI века: Цельность и многообразие // Ли-
тературное обозрение. – М., 1998. – № 4. – С. 97. – Рец. на кн.: Культурология. 
ХХ век: Словарь. – СПб.: Университетская книга, 1997. – 640 с. – (Серия 
«Культурология. ХХ век). 

Башляр Г. Избранное. Научный рационализм. – М.; СПб.: Университетская книга, 
2000. – 395 с. – (Серия «Книга света»). 

Башляр Г. Избранное: Поэтика грезы. – М.: Российская политическая энциклопе-
дия (РОССПЭН), 2009. – 440 с. – (Серия «Книга света»). 

Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства. – М.: Российская политическая эн-
циклопедия (РОССПЭН), 2004. – 376 с. – (Серия «Книга света»). 

Бубер М. Я и ты / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН РАН, 1993. – 174 с. 
Бычков В.В. К философии Лексикона // Лексикон нонклассики. Художественно-
эстетическая культура ХХ века / под ред. В.В. Бычкова. – М.: Российская поли-
тическая энциклопедия» (РОССПЭН), 2003. – С. 7–12. 

Вебер М. Исследования по методологии науки. – М.: ИНИОН АН СССР, 1972 а. – 
125 с. 

Вебер М. Протестантская этика. – М.: ИНИОН АН СССР, 1972 б. – 250 с. 
Визгин В.П. Между понятием и образом // Башляр Г. Избранное: Поэтика грезы. – 
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. – С. 389–434. 

Визгин В.П. Социальная философия Габриэля Марселя // Марсель Г. Люди против 
человеческого. – М.: Центр гуманитарных инициатив, 2018. – С. 5–20. 

Виндельбанд В. Избранное. Философия и культура / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: 
ИНИОН РАН, 1994. – 350 с. 

Гальцева Р.А. Западноевропейская культурология между мифом и игрой // Само-
сознание культуры и искусства. Западная Европа и США / отв. ред. и составитель 
Р.А. Гальцева. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2016. – С. 9–24. 

Гирц К. Интерпретация культур. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2004. – 560 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 

Гуревич А.Я. Предисловие // Словарь средневековой культуры / под ред. 
А.Я. Гуревича. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2003. – 
С. 5–18. 

Доброхотов А.Л. Алфавит культуры // Новый мир. – М., 2008. – № 7. – С. 185–
188. – Рец. на кн.: Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред. и автор про-
екта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2007. – Т. 1. – 1312 с.; т. 2. – 1184 с. – (Серия «Summa culturologiae»). 

Елфимов А.Л. Гирц // Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред. и автор про-
екта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2007. – Т. 1. – С. 467–469. 

Елфимов А.Л. Клиффорд Гирц: интерпретация культур // Гирц К. Интерпретация 
культур. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004. – 
С. 525–551. 

Зотов А.Ф. Кем был Гастон Башляр? // Башляр Г. Избранное. Научный рациона-
лизм. – М.; СПб.: Университетская книга, 2000. – С. 383–391. 

Ионин Л.Г. Шюц // Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред. и автор проекта 
С.Я. Левит. – М.: РОССПЭН, 2007. – Т. 2. – С. 316–317. 



 
Левит С.Я. 

 

 

130

Кассирер Э. Избранное: Опыт о человеке / сост. С.Я. Левит. – М.: Гардарика, 
1998. – 784 с. – (Серия «Лики культуры»). 

Кассирер Э. Избранное: Индивид и космос / сост. С.Я. Левит. – М.; СПб.: Уни-
верситетская книга, 2000. – 654 с. – (Серия «Книга света»). 

Кассирер Э. Избранное: Логика наук о культуре / сост. С.Я. Левит. – М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2016. – 400 с. – (Серия «Книга света»). 

Кассирер Э. Философия символических форм. – 2-е изд. – М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив, 2015 а. – Т. 1: Язык. – 272 с. – (Серия «Книга света»). 

Кассирер Э. Философия символических форм. – 2-е изд. – М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив, 2015 б. – Т. 2: Мифологическое мышление. – 288 с. – 
(Серия «Книга света»). 

Кассирер Э. Философия символических форм. – 2-е изд. – М.; СПб.: Центр гума-
нитарных инициатив, 2015 в. – Т. 3: Феноменология познания. – 400 с. – (Серия 
«Книга света»). 

Книжник О.В. Давосская дискуссия между Э. Кассирером и М. Хайдеггером: 
Символическая и экзистенциальная трактовка бытия // Вестник ОГУ. – Орен-
бург, 2007. – № 2. – С. 54–62. 

Кудрявцев О.Ф. Культура зрелого итальянского Возрождения в освещении Андре 
Шастеля // Шастель А. Искусство и гуманизм во Флоренции времен Лоренцо 
Великолепного. Очерки об искусстве Ренессанса и неоплатоническом гуманизме. – 
М.; СПб.: Университетская книга, 2001. – С. 583–589. 

Культурология. ХХ век: Словарь / гл. ред. и автор проекта С.Я. Левит. – СПб.: 
Университетская книга, 1997. – 640 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 

Культурология. ХХ век: Энциклопедия / гл. ред., сост. и автор проекта 
С.Я. Левит. – СПб.: Университетская книга, 1998. – Т. 1. – 447 с.; т. 2. – 447 с. 

Культурология: Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред., сост. и автор проекта С.Я. Левит. –  
М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – Т. 1. – 1392 с.; 
т. 2. – 1184 с. – (Серия «Summa culturologiae»). 

Лагутина И.Н. «Горизонты ожидания» Эриха Ауэрбаха // Ауэрбах Э. Мимесис. 
Изображение действительности в западноевропейской литературе. – М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2017. – С. 441–450. 

Левит С.Я. Космос культуры: К 50-летию ИНИОН РАН // Звучащие смыслы: 
космос культуры: Культурологический альманах / отв. ред. и сост. С.Я. Левит. – 
М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2019. – С. 5–14. 

Левит С.Я. Гуманитарное знание: генезис, итоги и перспективы // Гуманитарное 
знание и вызовы времени / отв. ред. и составитель тома С.Я. Левит. – М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив: Университетская книга, 2014. – С. 7–42. 

Лексикон нонклассики. Художественно-эстетическая культура ХХ века / под ред. 
В.В. Бычкова. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2003. – 607 с. – (Серия «Summa culturologiae»). 

Логика культуры: Антология / отв. ред. и составитель С.Я. Левит. – СПб.: Уни-
верситетская книга, 2009. – 864 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 

Мадинье Г. Сознание и любовь / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН РАН, 1995. – 135 с. 
Макс Вебер и методология истории (Протестантская этика). – М.: ИНИОН АН 
СССР, 1985. – Вып. 1/2. – 251 с. 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

131

Малинкин А.Н. Шелер М. // Культурология. Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред., сост. и 
автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энциклопедия  
(РОССПЭН), 2007. – Т. 2. – С. 967–971. – (Серия «Summa culturologiae»). 

Манхейм К. Диагноз нашего времени / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 1992. – 
220 с. 

Манхейм К. Идеология и утопия. – М.: ИНИОН АН СССР, 1976. – Т. 1. – 246 с. 
Манхейм К. Идеология и утопия. – М.: ИНИОН АН СССР, 1992. – Т. 2. – 153 с. 
Манхейм К. Человек и общество в эпоху преобразования / отв. ред. С.Я. Левит. – 
М.: ИНИОН, 1991. – 219 с. 

Марсель Г. Люди против человеческого / сост., вступ. статья, пер. с фр. 
В.П. Визгина. – М.: Центр гуманитарных инициатив, 2018. – 208 с. – (Серия 
«Книга света»). 

Махлин В.Л. Затекст: Эрих Ауэрбах и испытания филологии // Ауэрбах Э. Мимесис. 
Изображение действительности в западноевропейской литературе. – 2-е изд., 
испр.  – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2017. – С. 451–471. 

Мостова Л.А. Антропологическая традиция в исследовании культуры: вместо 
введения // Антология исследования культуры. Интерпретации культуры. – 2-е изд. – 
СПб.: Изд. Санкт-Петербургского университета, 2006. – С. 5–14. 

Мунье Э. Персонализм / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 1993. – 129 с. 
Никишенков А. История британской социальной антропологии. – СПб.: Изд-во  
С.-Петерб. ун-та, 2008. – 496 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 

Пигалев А.И. Язык, культура и история в «диалогическом мышлении» Ойгена 
Розенштока-Хюсси // Розеншток-Хюсси О. Избранное: Язык рода человеческо-
го: пер. с нем. и англ. – М.; СПб.: Университетская книга, 2000. – С. 575–597. 

Портреты историков: Время и судьбы: В 2 т. / отв. ред. Г.Н. Севостьянов, 
Л.Т. Мильская. – М.: Университетская книга; Иерусалим: Gesharim, 2000. –  
Т. 1. – 432 с.; т. 2. – 464 с. 

Работы М. Вебера по социологии религии и идеологии. – М.: ИНИОН АН СССР, 
1985. – 241 с. 

Розеншток-Хюсси О. Избранное: Язык рода человеческого: пер. с нем. и англ. – 
М.; СПб.: Университетская книга, 2000. – 608 с. – (Серия «Книга света»). 

Руткевич А.М. Элиас Норберт // Культурология.: Энциклопедия: В 2 т. / гл. ред., 
сост. и автор проекта С.Я. Левит. – М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2007. – Т. 2. – С. 1056–1059. 

Самосознание культуры и искусства ХХ века. Западная Европа и США / отв. ред. 
и составитель тома Р.А. Гальцева. – М.; СПб.: Университетская книга, 2016. – 
640 с. – (Серия «Культурология. ХХ век»). 

Севостьянов Г.Н. Предисловие // Портреты историков: Время и судьбы: в 2 т. – 
М.: Университетская книга; Иерусалим: Gesharim, 2000. – Т. 1: Отечественная 
история. – C. 5–8. 

Словарь средневековой культуры / под ред. А.Я. Гуревича. – М.: Российская по-
литическая энциклопедия (РОССПЭН), 2003. – 632 с. – (Серия «Summa cultu- 
rologiae»). 

Судьба искусства и культуры в западноевропейской мысли ХХ века: Сб. переводов / 
отв. ред. и сост. Р.А. Гальцева. – М.: ИНИОН АН СССР, 1979 а. – Т. 1. – 276 с. 



 
Левит С.Я. 

 

 

132

Судьба искусства и культуры в западноевропейской мысли ХХ века: Сб. переводов / 
отв. ред. и сост. Р.А. Гальцева. – М.: ИНИОН АН СССР, 1979 б. – Т. 2. – 186 с. 

Судьба искусства и культуры в западноевропейской мысли ХХ века: Сб. переводов / 
отв. ред. и сост. Р.А. Гальцева. – М.: ИНИОН АН СССР, 1979 в. – Т. 3. – 274 с. 

Тиллих П. Христианство и мировые религии / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 
1994. – 68 с. 

Уайт Л. Избранное: Наука о культуре / сост. Л.А. Мостова. – М.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004 а. – 960 с. – (Серия «Культуро-
логия. ХХ век»). 

Уайт Л. Избранное: Эволюция культуры / сост. Л.А. Мостова. – М.: Российская 
политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004 б. – 1064 с. – (Серия «Культу-
рология. ХХ век»). 

Флуссер Д. Иисус. – М.: ИНИОН, 1992. – 151 с. 
Фромм Э. Из плена иллюзий / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 1991 а. – 147 с. 
Фромм Э. Искусство любить / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 1991 б. – 156 с. 
Чернявский А.Л. Философия и теология Альберта Швейцера // Швейцер А. Жизнь 
и мысль / сост., пер. с нем, послесл. А.Л. Чернявского. – 2-е изд. – М.: Центр 
гуманитарных инициатив, 2018. – С. 641–656. 

Шастель А. Искусство и гуманизм во Флоренции времен Лоренцо Великолепного. 
Очерки об искусстве Ренессанса и неоплатоническом гуманизме. – М.; СПб.: 
Университетская книга, 2001. – 720 с. 

Швейцер А. Жизнь и мысли / сост., пер. с нем., послесл. А.Л. Чернявского. – 2-е изд. – 
М.: Центр гуманитарных инициатив, 2018. – 672 с. – (Серия «Книга света»). 

Шелер М. Проблемы социологии знания / пер. и послесл. А.Н. Малинкина. – М.: 
Институт гуманитарных исследований, 2011. – 320 с. – (Серия «Книга света»). 

Шюц А. Избранное: Мир, светящийся смыслом / пер. с нем. и англ. – М.: Россий-
ская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004. – 1056 с. – (Серия «Книга 
света»). 

Элиас Н. О процессе цивилизации. Социогенетические и психогенетические ис-
следования. – М.; СПб.: Университетская книга, 2001. – Т. 1. – 332 с.; Т. 2. – 
382 с. – (Серия «Книга света»). 

Эпштейн М.Н. От знания – к творчеству: Как гуманитарные науки могут изме-
нять мир. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2016. – 480 с. – (Серия 
«Humanitas»). 

Ясперс К. Духовная ситуация нашего времени / отв. ред. С.Я. Левит. – М.:  
ИНИОН, 1990. – 214 с. 

Ясперс К. Философская вера / отв. ред. С.Я. Левит. – М.: ИНИОН, 1992. – 150 с. 
Ясперс К. Истоки истории и ее цель. – М.: ИНИОН АН СССР, 1978. – 210 с. 
Geertz Clifford. Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. – N.Y.: 

Basic Books, 1983. – 244 p. 
Krois J.M. Why did Cassirer and Heidegger not debate in Davos? // Symbolic forms 

and cultural studies E. Cassirer’s. Theory of Culture. – N.Y.; L.: Sale Univ. press, 
2004. – 244–262 p. 

 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

133

References 
 

Auerbah E. (2017). Mimesis. Izobrazhenie dejstvitel'nosti v zapadnoevropejskoj litera-
ture – 2-e izd., ispr. – M.; SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – 480 s. – (Seriya 
«Kniga sveta»). 

Auerbah E. (2016). Dante – poet zemnogo mira. – M.; SPb.: Centr gumanitarnyh 
iniciativ. – 208 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Ali-Zade A. (2008). Chto takoe «chelovecheskaya kul'tura»? // Vysshee obrazovanie v 
Rossii. – M. – N 10. – S. 154–159. – Rec. na kn.: Kul'turologiya: Enciklopediya:  
V 2 t. / gl. red. i avtor proekta S. Ya. Levit. – M.: Rossijskaya politicheskaya 
enciklopediya (ROSSPEN), 2007. – T. 1. – 1392 s.; t. 2. – 1184 s. – (Seriya «Summa 
culturologiae»). 

Antologiya issledovanij kul'tury. Interpretacii kul'tury / Sost. L.A. Mostova. – SPb.: 
Centr gumanitarnyh iniciativ, 2006. – 720 s. – (Seriya «Kul'turologiya. ХХ vek»). 

Antologiya issledovanij kul'tury. Simvolicheskoe pole kul'tury / sost. L.A. Mostova. – 
SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ, 2011. – 384 s. – (Seriya «Kul'turologiya.  
XX vek»). 

Astaf'ev V.V., Sychenkova L.A. (2013). O predmete «istorii muzeologii»: postanovka 
problemy. Muzejnoe obrazovanie i obrazovanie v muzee // Voprosy muzeologii. – 
M., 2013. – № 2 (8). – S. 173–195. 

Baranov A. (1998). Kul'turologiya na poroge XXI veka: Cel'nost' i mnogoobrazie // 
Literaturnoe obozrenie. – M. – N 4. – Rec. na kn.: Kul'turologiya. XX vek. Slovar'. 
SPb.: Universitetskaya kniga, 1997. – 640 s. – (Seriya «Kul'turologiya XX vek). 

Bashlyar G. (2000). Izbrannoe. Nauchnyj racionalizm. – M.; SPb.: Universitetskaya 
kniga. – 395 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Bashlyar G. (2004). Izbrannoe: Poetika prostranstva. – M.: Rossijskaya politicheskaya 
enciklopediya (ROSSPEN). – 376 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Bashlyar G. (2004). Izbrannoe: Poetika grezy. – M.: Rossijskaya politicheskaya 
enciklopediya (ROSSPEN). – 440 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Buber M. (1993). Ya i ty / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 174 s. 
Bychkov V.V. (2003). K filosofii leksikona // Leksikon nonklassiki. Hudozhestvenno-

esteticheskaya kul'tura XX veka / pod red. V.V. Bychkova. – M.: Rossijskaya 
politicheskaya enciklopediya» (ROSSPEN). – S. 7–12. 

Veber M. (1972 а). Issledovaniya po metodologii nauki. – M.: INION AN SSSR. – 125 s. 
Veber M. (1972 b). Protestantskaya etika. – M.: INION AN SSSR. – 250 s. 
Vizgin V.P. (2009). Mezhdu ponyatiem i obrazom // Bashlyar G. Izbrannoe: Poetika 

grezy. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). 
Vizgin V.P. (2018). Social'naya filosofiya Gabrielya Marselya // Marsel' G. Lyudi 

protiv chelovecheskogo. – M.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – S. 5–20. 
Vindel'band V. (1994). Izbrannoe. Filosofiya i kul'tura / otv. red. S.Ya. Levit. – M.: 

INION. – 350 s. 
Gal'ceva R.A. (2016). Zapadnoevropejskaya kul'turologiya mezhdu mifom i igroj // 

Samosoznanie kul'tury i iskusstva. Zapadnaya Evropa i SShA / otv. red. i sostavitel' 
R.A. Gal'ceva. – M.; SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – S. 9–24. 



 
Левит С.Я. 

 

 

134

Girc K. (2004). Interpretaciya kul'tur. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN). – 560 s. – (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Gurevich A. Ya. (2003). Predislovie // Slovar' srednevekovoj kul'tury / pod red. 
A. Ya. Gurevicha. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – 
S. 5–18. 

Dobrohotov A.L. (2008). Alfavit kul'tury // Novyj mir. – M. – N 7. – Rec. na kn.: 
Kul'turologiya: Enciklopediya: V 2 t. / gl. red. i avtor proekta S. Ya. Levit. – M.: 
Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN), 2007. – T. 1. – 1312 s.; t. 2. – 
1184 s. – (Seriya «Summa culturologiae»). 

Elfimov A.L. (2007). Girc // Kul'turologiya. Enciklopediya: V 2 t. / gl. red. i avtor 
proekta S. Ya. Levit. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – 
T. 1. – S. 467–469. 

Elfimov A.L. (2004). Klifford Girc: interpretaciya kul'tur // Girc K. Interpretaciya 
kul'tur. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – S. 525–551. 

Zotov A.F. (2000). Kem byl Gaston Bashlyar? // Bashlyar G. Izbrannoe. Nauchnyj ra-
cionalizm. – M.; SPb.: Universitetskaya kniga. – S. 383–391. 

Ionin L.G. (2007). Shyuc // Kul'turologiya. Enciklopediya: V 2 t. / gl. red. i avtor 
proekta S. Ya. Levit. – M.: ROSSPEN. – T. 2. – 1015 s. 

Kassirer E. (2016). Izbrannoe: Logika nauk o kul'ture / sost. S. Ya. Levit. – M.; SPb.: 
Centr gumanitarnyh iniciativ. – 400 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Kassirer E. (2000). Izbrannoe: Individ i kosmos / sost. S. Ya. Levit. – M.; SPb.: 
Universitetskaya kniga. – 654 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Kassirer E. (1998). Izbrannoe. Opyt o cheloveke / sost. S. Ya. Levit. – M.: Gardarika. – 
784 s. – (Seriya «Liki kul'tury»). 

Kassirer E. (2015 a). Filosofiya simvolicheskih form. – 2-e izd. – M.; SPb.: Centr gu-
manitarnyh iniciativ. – T. 1. Yazyk. – 272 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Kassirer E. (2015 b). Filosofiya simvolicheskih form. – 2-e izd. – M.; SPb.: Centr gu-
manitarnyh iniciativ. – T. 2. Mifologicheskoe myshlenie. – 288 s. – (Seriya «Kniga 
sveta»). 

Kassirer E. (2015 v). Filosofiya simvolicheskih form. – 2-e izd. – M.; SPb.: Centr gu-
manitarnyh iniciativ. – T. 3. Fenomenologiya poznaniya. – 400 s. – (Seriya «Kniga 
sveta»). 

Knizhnik O.V. (2007). Davosskaya diskussiya mezhdu E. Kassirerom i M. Hajdeggerom: 
Simvolicheskaya i ekzistencial'naya traktovka bytiya // Vestnik OGU. – Orenburg. – 
N 2. – S. 54–62. 

Kudryavcev O.F. (2001). Kul'tura zrelogo ital'yanskogo Vozrozhdeniya v osveshchenii 
Andre Shastelya // Shastel' A. Iskusstvo i gumanizm vo Florencii vremen Lorenco 
Velikolepnogo. Ocherki ob iskusstve Renessansa i neoplatonicheskom gumanizme. – 
M.; SPb.: Universitetskaya kniga. – S. 583–589. 

Kul'turologiya. XX vek: Slovar' / gl. red. i avtor proekta S. Ya. Levit. – SPb.: Univer-
sitetskaya kniga, 1997. – 640 s. – (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Kul'turologiya. XX vek: Enciklopediya / gl. red., sost. i avtor proekta S. Ya. Levit. – 
SPb.: Universitetskaya kniga, 1998. – T. 1. – 447 s.; t. 2. – 447 s. 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

135

Kul'turologiya: Enciklopediya: V 2 t. / gl. red., sost. i avtor proekta S. Ya. Levit. – M.: 
Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN), 2007. – T. 1. – 1392 s.; t. 2. – 
1184 s. – (Seriya «Summa culturologiae»). – (425 a.l.). 

Lagutina I.N. (2017). «Gorizonty ozhidaniya» Eriha Auerbaha // Auerbah E. Mimesis. 
Izobrazhenie dejstvitel'nosti v zapadnoevropejskoj literature. – M.; SPb.: Centr 
gumanitarnyh iniciativ. – S. 441–450. 

Levit S.Ya. (2019 a). Kosmos kul'tury: K 50-letiyu INION RAN // Zvuchashchie 
smysly: Kosmos kul'tury. Kul'turologicheskij al'manah / otv. red. i sost. S.Ya. Levit. – 
M.; SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – S. 5–14. 

Levit S.Ya. (2014). Gumanitarnoe znanie: genezis, itogi i perspektivy // Gumanitarnoe 
znanie i vyzovy vremeni / otv. red. i sostavitel' toma S.Ya. Levit. – M.; SPb.: Centr 
gumanitarnyh iniciativ; Universitetskaya kniga. – S. 7–42. 

Leksikon nonklassiki. Hudozhestvenno-esteticheskaya kul'tura XX veka / pod red. 
V.V. Bychkova. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN), 
2003. – 607 s. – (Seriya «Summa culturologiae»). 

Logika kul'tury. Antologiya / otv. red. i sostavitel' S.Ya. Levit. – SPb.: Universitetskaya 
kniga, 2009. – 864 s. – (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Madin'e G. (1995). Soznanie i lyubov' / otv. red. S.Ya. Levit. – M.: INION.–135 s. 
Maks Veber i metodologiya istorii (Protestantskaya etika). – M.: INION AN SSSR, 

1985. – Vyp. 1–2. – 251 s. 
Malinkin A.N. (2007). Sheler // Kul'turologiya. Enciklopediya: V 2 t. / gl. red., sost. i 

avtor proekta S.Ya. Levit. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN). – T. 2. – S. 967–971. – (Seriya «Summa culturologiae»). 

Manhejm K. (1992). Diagnoz nashego vremeni / otv. red. S.Ya. Levit. – M.: INION. – 
220 s. 

Manhejm K. (1976). Ideologiya i utopiya. – M.: INION AN SSSR. – T. 1. – 246 s. 
Manhejm K. (1992). Ideologiya i utopiya. – M.: INION AN SSSR. – T. 2. – 153 s. 
Manhejm K. (1991). Chelovek i obshchestvo v epohu preobrazovaniya / otv. red. 

S.Ya. Levit. – M.: INION. – 219 s. 
Marsel' G. (2018). Lyudi protiv chelovecheskogo // sost., vstup. stat'ya, per. s fr. 

V.P. Vizgina. – M.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – 208 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 
Mahlin V.L. (2017). Zatekst: Erih Auerbah i ispytaniya filologii // Auerbah E. Mimesis. 

Izobrazhenie dejstvitel'nosti v zapadnoevropejskoj literature. – 2-e izd., ispr. – M.; 
SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – S. 451–471. 

Mostova L.A. (2006). Antropologicheskaya tradiciya v issledovanii kul'tury: vmesto 
vvedeniya // Antologiya issledovaniya kul'tury. Interpretacii kul'tury. – 2-e izd. – 
SPb.: Izd. Sankt-Peterburgskogo universiteta. – S. 5–14. 

Mun'e E. (1993). Personalizm / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 129 s. 
Nikishenkov A. (2008). Istoriya britanskoj social'noj antropologii. – SPb.: Izd-vo  

S.-Peterb. un-ta. – 496 s. – (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 
Pigalev A.I. (2000). Yazyk, kul'tura i istoriya v «dialogicheskom myshlenii» Ojgena 

Rozenshtoka-Hyussi // Rozenshtok-Hyussi O. Izbrannoe: Yazyk roda chelovecheskogo / 
per. s nem. i angl. – M.; SPb.: Universitetskaya kniga. – S. 575–597. 



 
Левит С.Я. 

 

 

136

Portrety istorikov: Vremya i sud'by: V 2 t. / otv. red. S.N. Sevost'yanov, 
L.G. Mil'skaya. – M.: Universitetskaya kniga; Ierusalim: Gesharim, 2000. T. 1. – 
432 s.; t. 2. – 464 s. 

Raboty M. Vebera po sociologii religii i ideologii. – M.: INION AN SSSR, 1985. – 
241 s. 

Rozenshtok-Hyussi O. (2000). Izbrannoe: Yazyk roda chelovecheskogo / per. s nem. i 
angl. – M.; SPb.: Universitetskaya kniga. – 608 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Rutkevich A.M. (2007). Elias Norbert // Kul'turologiya. Enciklopediya: V 2 t. / gl. red., 
sost. i avtor proekta S.Ya. Levit. – M.: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN). – T. 2. – S. 1056–1059. 

Samosoznanie kul'tury i iskusstva XX veka. Zapadnaya Evropa i SShA / otv. red. i 
sostavitel' toma R.A. Gal'ceva. – M.; SPb.: Universitetskaya kniga, 2016. – 640 s. – 
(Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 

Sevost'yanov G.N. (2000). Predislovie // Portrety istorikov: Vremya i sud'by: V 2 t. – 
Moskva: Universitetskaya kniga; Ierusalim: Gesharim. – T. 1. Otechestvennaya is-
toriya. – C. 5–8. 

Slovar' srednevekovoj kul'tury / pod red. A. Ya. Gurevicha. – M.: Rossijskaya poli-
ticheskaya enciklopediya (ROSSPEN), 2003. – 632 s. – (Seriya «Summa culturolo-
giae»). 

Sud'ba iskusstva i kul'tury v zapadnoevropejskoj mysli ХХ veka; Sb. perevodov / otv. 
red. i sost. R.A. Gal'ceva. – M.: INION AN SSSR, 1979 a. – T. 1. – 276 s. 

Sud'ba iskusstva i kul'tury v zapadnoevropejskoj mysli XX veka; Sb. perevodov / otv. 
red. i sost. R.A. Gal'ceva. – M.: INION AN SSSR, 1979 b. – T. 2. – 186 s. 

Sud'ba iskusstva i kul'tury v zapadnoevropejskoj mysli XX veka; Sb. perevodov / otv. 
red. i sost. R.A. Gal'ceva – M.: INION AN SSSR, 1979 v. – T. 3. – 274 s. 

Tillih P. (1994). Hristianstvo i mirovye religii / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 68 s. 
Uajt L. (2004 a). Izbrannoe: Nauka o kul'ture / sost. L.A. Mostova. – M.: Rossijskaya 

politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – 960 s. – (Seriya «Kul'turologiya. XX vek»). 
Uajt L. (2004 b). Izbrannoe: Evolyuciya kul'tury / sost. L.A. Mostova. – M.: Rossijskaya 

politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – 1064 s. – (Seriya «Kul'turologiya.  
XX vek»). 

Flusser D. (1992). Iisus. – M.: INION. – 151 s. 
Fromm E. (1991 a). Iz plena illyuzij / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 147 s. 
Fromm E. (1991 b). Iskusstvo lyubit' / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 156 s. 
Chernyavskij A.L. (2018). Filosofiya i teologiya Al'berta Shvejcera // Shvejcer A. Zhizn' 

i mysl'. – 2-e izd. / sost., per. s nem, poslesl. A.L. Chernyavskogo. – M.: Centr gu-
manitarnyh iniciativ. – S. 641–656. 

Shastel' A. (2001). Iskusstvo i gumanizm vo Florencii vremen Lorenco Velikolepnogo. 
Ocherki ob iskusstve Renessansa i neoplatonicheskom gumanizme. – M.; SPb.: Uni-
versitetskaya kniga. – 720 s. 

Sheler M. (2011). Problemy sociologii znaniya / per. i poslesl. A.N. Malinkina. – M.: 
Institut gumanitarnyh issledovanij. – 320 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Shvejcer A. (2018). Zhizn' i mysli. – 2-e izd. / sost., per. s nem., poslesl. 
A.L. Chernyavskogo. – M.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – 672 s. – (Seriya «Kniga 
sveta»). 



От идеи культуры к науке о культуре: 
К 50-летию ИНИОН РАН 

 

 

137

Shyuc A. (2004). Izbrannoe: Mir, svetyashchijsya smyslom / per. s nem. i angl. – M.: 
Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). – 105 s. – (Seriya «Kniga sveta»). 

Elias N. (2001). O processe civilizacii. Sociogeneticheskie i psihogeneticheskie 
issledovaniya. – M.; SPb.: Universitetskaya kniga. – T. 1. – 332 s.; t. 2. – 382 s. –  
(Seriya «Kniga sveta»). 

Epshtejn M.N. (2016). Ot znaniya – k tvorchestvu: Kak gumanitarnye nauki mogut 
izmenyat' mir. – M.; SPb.: Centr gumanitarnyh iniciativ. – 480 s. – (Seriya 
«Humanitas»). 

Yaspers K. (1990). Duhovnaya situaciya nashego vremeni / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: 
INION. – 214 s. 

Yaspers K. (1992). Filosofskaya vera / otv. red. S. Ya. Levit. – M.: INION. – 150 s. 
Yaspers K. (1978). Istoki istorii i ee cel'. – M.: INION AN SSSR. – 210 s. 
Geertz Clifford (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. –  

N.Y.: Basic Books. – 244 p. 
Krois J.M. (2004). Why did Cassirer and Heidegger not debate in Davos? // Symbolic 

forms and cultural studies E. Cassirer’s. Theory of Culture. – N.Y.; L.: Sale Univ. 
press. – P. 250. 

 


