
 
Душенко К.В. 

 

 

202

ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЕ СТАТЬИ 
УДК: 82–14; 801.731 

 
 
 
 
 
 
 

Душенко К.В. 

ДВА ПЕТРА И ДВА ПЕТЕРБУРГА: 
МИЦКЕВИЧ И ПУШКИН1 

Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Москва, Россия, kdushenko@nln.ru 

 
Аннотация. В статье сопоставляются образы Петербурга и Петра I в «От-

рывке» из «Дзядов» А. Мицкевича и «Медном всаднике» А.С. Пушкина. В «От-
рывке» свободу, цивилизацию, христианский идеализм олицетворяет Польша как 
часть Запада; варварство, деспотизм, культ силы – Россия и русское государство, 
воплощенное в образе Петербурга. А. Мицкевич изображает нелепость, неориги-
нальность, негармоничность Петербурга как следствие его искусственного, воле-
вого начала; А.С. Пушкин – красоту и гармонию «града Петрова» как торжество 
сознательного творческого замысла. Вместе с тем он развивает и трансформирует 
ряд ключевых образов «Отрывка», включая образ скачущего медного всадника. 

Ключевые слова: «Дзяды»; «Медный всадник»; Петр I; урбанизм в литера-
туре; историософия России; Просвещение; романтизм; цивилизация. 

Поступила: 15.09.2019                       Принята к печати: 05.11.2019 
 

Dushenko K.V. 
Two Peters and two Petersburgs: 

Mickiewicz and Pushkin 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, kdushenko@nln.ru 

 
Abstract. The article compares the images of St. Petersburg and Peter I in the 

«Dziady» («Forefathers’ Eve») of Mickiewicz and the «Bronze Horseman» of Pushkin. 
In the «Dziady» freedom, civilization, and Christian idealism personify Poland as part 
                                           

1 © К.В. Душенко, 2019 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

203

of the West; barbarism, despotism, and the cult of power personify Russia and the Rus-
sian state embodied in the image of St. Petersburg. Mickiewicz depicts the absurdity, 
non-originality, inharmoniousness of St. Petersburg as a consequence of its artificial, 
strong-willed origin; Pushkin depicts the beauty and harmony of the city as a triumph of 
conscious creative design. At the same time, he develops and transforms a number of 
key images of the «Dziady» including the image of a galloping bronze horseman. 

Keywords: «Dziady» («Forefathers’ Eve»); «The Bronze Horseman»; Peter I; ur-
banism in literature; historiosophy of Russia; Enlightenment; romanticism; civilization. 

Received: 15.09.2019                                            Accepted: 05.11.2019 
 
 
О пушкинском «Медном всаднике» Белинский заметил: «На-

стоящий герой ее – Петербург» [Белинский, 1955, с. 542]. В наши 
дни можно встретить определение «Медного всадника» как первой 
в русской литературе урбанистической поэмы. 

Но первая урбанистическая поэма о Петербурге появилась 
раньше, и не в России. Речь идет о стихотворном цикле Адама 
Мицкевича «Отрывок» («Ustęp»), помещенном после III части по-
эмы «Дзяды» (1832). «Отрывок» составляют семь больших стихо-
творений, сюжетно связанных друг с другом; все они посвящены 
России, пять из них – Петербургу. Петербургский цикл «Дзядов» 
насчитывает свыше тысячи строк – вдвое больше, чем «Медный 
всадник». «В литературе того времени, – замечает С.В. Бер- 
надский, – трудно найти другой такой пример сгущенного, много-
слойного, историко-архитектурного описания и раскрытия урбани-
зированной среды. <...> Город выступает в качестве самостоятель-
ного героя» [Бернадский, 1989, с. 108]. Тут, в сущности, повторен 
отзыв Белинского о пушкинской поэме. 

Созданный в «Отрывке» образ Петербурга, хотя и глубоко 
пристрастный, не имел ничего равного в тогдашней русской лите-
ратуре по своей полноте и художественной силе. По мнению 
А.В. Архиповой (с которым мы совершенно согласны), Мицкевич 
«впервые объединил все основные образы и мотивы петербургско-
го мифа, разработанного позднее русской романтической литера-
турой» (курсив наш. – К. Д.) [Архипова, 1994, с. 15]. 

 
 

*   *   * 
 

Поэма «Дзяды» состоит из четырех самостоятельных частей, 
объединенных лишь общим героем и основным местом действия 



 
Душенко К.В. 

 

 

204

(Вильно начала 1820-х годов). Часть I, незаконченная, опублико-
вана посмертно; содержание частей II и IV преимущественно ли-
рическое, а части III, хронологически последней, – преимущест-
венно политическое. Часть III, написанная под впечатлением 
поражения восстания 1830–1831 гг. и ликвидации политической 
автономии Царства Польского, стала первым литературным выра-
жением идеи польского национального мессианства. 

Основные части поэмы написаны в драматической форме. 
Во всех них присутствует романтический мотив двоемирия: мир 
духовный, мистический, столь же реален, как и мир материальный. 
Часть III представляет собой романтическую версию религиозной 
драмы о борьбе добра и зла, причем зло носит отчетливое полити-
ческое измерение: это русское деспотическое государство. 

В жанровом отношении «Отрывок» стоит особняком среди 
других частей поэмы. Составляющие его стихотворения польские 
филологи нередко именуют «сатирами»; Чеслав Милош назвал их 
«жестоким памфлетом» [Zemła, 2014, s. 58]. Однако сатира и гро-
теск органично сочетаются в «Отрывке» с лирикой и трагизмом. 
Наконец, совершенно очевидно историософское содержание «От-
рывка»: здесь ставится коренной вопрос о судьбах России. 

Сюжет «Отрывка» составляет путешествие главного героя в 
Петербург, описание Петербурга и ряд происходящих в невской 
столице эпизодов, свидетелем и участником которых оказывается 
герой, именуемый Пилигримом. Пилигрим (Конрад III части «Дзя-
дов») – студент Виленского университета, арестованный, как и сам 
Мицкевич, за участие в патриотическом Обществе филоматов.  
В стихотворении «Дорога в Россию», с которого начинается «От-
рывок», жандармы везут Пилигрима, вместе с его друзьями-
студентами, в Петербург – то ли в ссылку, то ли для продолжения 
следствия, начатого в Вильне. 

Это путешествие совершается одновременно в реальном 
пространстве и пространстве мифологическом. Герой перемещает-
ся не просто в чужую страну, но в другой мир, начинающийся, как 
можно догадываться, сразу же за пределами бывшей Речи Поспо-
литой. «Свой мир» для Пилигрима, как и для автора «Дзядов», – 
историческая Литва (Великое княжество Литовское), которая од-
новременно мыслится и как историческая Польша. 

Метонимически «свой мир» именуется Западом, расширяясь 
до пределов «настоящей» Европы; чужой, русский мир именуется 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

205

Севером – обычная метонимия России в тогдашней европейской и 
русской культуре. С «Севером» польские романтики нередко ото-
ждествляли и свое собственное культурное пространство; Мицке-
вич мог назвать себя «сыном Севера», но только в споре с Запа-
дом, с Европой [Kępiński, 1990, s. 101]. 

У польских романтиков «пространственные понятия наде-
ляются моральным, этическим смыслом» [Kępiński, 1990, s. 84]. 
Основные характеристики «Севера» в «Отрывке» – неземной хо-
лод, природная и культурная пустота, нецивилизованность (вар-
варство), всевластие военно-чиновничьего государства как поис-
тине дьявольской силы, поскольку это власть не только над 
телами, но и над душами. 

Образ России во всех стихотворениях «Отрывка» единооб-
разен, замечает С.А. Шварцбанд: заснеженная пустота («Дорога в 
Россию»), заброшенные – из-за отъезда царя в Петербург – дворцы 
Царского Села («Предместья столицы»), зимнее небо и до костей 
пробирающий мороз («Петербург»), замерзший труп денщика на 
плацу («Смотр войска»). «…Цельный образ ледяной, морозной, 
мерзнущей и безжизненной России требовал от Мицкевича логи-
ческого соответствия и в описании дня накануне наводнения» 
[Шварцбанд, 1985, с. 407]. Поэтому в стихотворении «Олешкевич» 
Нева покрыта льдом – вопреки фактам, прекрасно известным 
Мицкевичу, прибывшему в Петербург на другой день после на-
воднения 8 ноября 1824 г. 

Образ царства вечного холода был непременной частью ев-
ропейского стереотипа России. Маркиз де Кюстин, проведший в 
России три летних месяца, рисует ту же картину, что и Мицкевич: 
«Над всеми ландшафтами как будто витают зима и смерть; от 
тусклого света и северного климата все предметы имеют какую-то 
могильную окраску; <...> хочется порвать свой саван и бежать 
прочь с бескрайнего кладбища, простирающегося сколько хватает 
глаз, из последних сил приподнять свинцовый покров, отделяю-
щий тебя от живых людей» (письмо XXXII, пер. С. Зенкина) [Кюс-
тин, 2008, с. 543]. 

В «Отрывке» русская деспотия, поглотившая Польшу, угро-
жает всему цивилизованному миру; на военных учениях царь го-
товит «тучи саранчи, которая, раздобрев, / Когда-нибудь вылетит и 
заполонит всю землю» («Смотр войска») [Mickiewicz, 1832, s. 238]. 
Этот образ заимствован из пророчества о гибели столицы Асси-



 
Душенко К.В. 

 

 

206

рийского царства Ниневии в Книге Наума, 3:17: «Князья твои – 
как саранча, и военачальники твои – как рои мошек, которые во 
время холода гнездятся в щелях стен, и когда взойдет солнце, то 
разлетаются» (указано в статье: [Michalak, 1990, s. 27]). 

В мистическом плане самодержавная Россия выступает как 
средоточие мирового зла, поэтому образ вечной зимы заставляет 
вспомнить последний, девятый круг дантовского ада: замерзшее 
ледяное озеро, в середину которого вмерз Люцифер, властелин 
преисподней. 

Россия – «местность пустая, белая и открытая, / Словно еще 
не записанная страница» [Mickiewicz, 1832, s. 214]. На ее громад-
ных пространствах не видно следов истории:  

Ни одного памятника, созданного природой или людьми; 
Земля так пуста, словно необитаема, 
Словно сотворена вчера вечером [Mickiewicz, 1832, s. 213].  
Пустота пейзажа отражается в лицах населяющих его людей: 

«Лицо каждого, как их земля, – / Пустая, открытая и дикая равни-
на» [Mickiewicz, 1832, s. 216]. По наблюдению Антония Кэмпинь-
ского, русский наделен у Мицкевича общеславянскими чертами, 
но словно бы чудовищно искаженными: славянское добродушие 
перерождается в слепую покорность, «это – “бедный славянин”, 
которому знаком лишь “героизм неволи”» [Kępiński, 1990, s. 106]. 

Подданные царя, за малыми исключениями, – либо палачи и 
прислужники палачей, либо несчастные жертвы; их можно жалеть, 
но не за что уважать. Польские студенты, едущие в сопровожде-
нии жандармов, резко выделяются из окружения своими полными 
достоинства лицами. 

Пустота пространств «Севера» не абсолютна; есть сила, ко-
торая отчасти ее заполняет, но сила эта недобрая. «Только воля 
императора формирует это пустое пространство и придает ему оп-
ределенную, хотя и отрицательную форму» [Gall, 2010, s. 148]. Го-
рода «Севера» – «шеренги (букв. полки) домов», а дороги проло-
жены только для переброски войск. 

Во времена Мицкевича выражение «тюрьма народов» еще не 
существовало, но именно в этом смысле характеризуются запад-
ные и юго-западные губернии России в предисловии к III части 
«Дзядов»: «…Вся страна, от Просны до самого Днепра и от Гали-
ции до Балтийского моря, была изолирована и превращена в гро-



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

207

мадную тюрьму» [Мицкевич, 1952, с. 125]. Россия в целом изо-
бражена в «Отрывке» как гигантский военный лагерь и одновре-
менно тюрьма. 

Мир «Отрывка» – это мир черно-белый, добро и зло здесь 
четко разделены. Система ценностей сведена к манихейской моде-
ли: добро ассоциируется с христианской цивилизацией Запада, зло – 
с деспотизмом Севера, чуждым цивилизации и христианству.  
В этом смысле «Отрывок» действительно можно рассматривать как 
памфлет, служащий актуальным политическим целям: «Этика борь-
бы не допускала уступок и полутонов» [Kępiński, 1990, s. 108–109]. 

 
 

*   *   * 
 
В историософском плане главные оппозиции «Отрывка» – 

это «свобода – деспотизм (рабство)», «цивилизация – варварство», 
«христианский идеализм – культ материальной силы». Свободу, 
цивилизацию, идеализм олицетворяет Польша как часть Запада; 
варварство, деспотизм, культ силы – Россия и русское государство. 
Две первые оппозиции восходят к европейскому Просвещению, 
хотя право Польши на представительство Запада по отношению к 
России признавалось не всеми. 

Согласно преобладавшим в Европе воззрениям, приобщение 
России к европейской цивилизации, начавшееся при Петре I, но-
сило поверхностный характер. Большая часть европейских мысли-
телей в лучшем случае держалась формулы Пушкина: «Прави-
тельство все еще единственный Европеец в России» (черновик 
письма к Чаадаеву, 1836) [Пушкин, 1949 в, с. 422]. 

Петербург же претендовал на право считаться «единствен-
ным европейцем» среди русских городов: окно в Европу служило 
еще и витриной европеизации страны. Такому Петербургу не на-
ходилось места в историософии «Отрывка». Петербургский цикл 
«Дзядов» должен был развенчать представление о «граде Петро-
вом» как европейской столице. 

С этой целью Мицкевич, во-первых, доводит до крайности 
хорошо известный в Европе и в самой России демонический миф 
основания Петербурга – «города на костях»; во-вторых, описывает 
Петербург как гротескную, варварскую копию великих европей-
ских оригиналов – Рима, Парижа, Амстердама, Венеции, а петер-



 
Душенко К.В. 

 

 

208

бургское общество (в «Отрывке» сплошь военно-чиновничье) – 
как жалкую имитацию общества европейской столицы. 

Если европейские города вырастали постепенно, естествен-
ным образом, то начало Петербургу положил каприз деспота, осно-
вавшего город в «самых дальних углах своих владений, отнятых 
силой у чухонцев и моря» [Mickiewicz, 1832, s. 224]. Цитирую сти-
хотворный перевод В. Левика, в данном случае достаточно точный:  

Не зреет хлеб на той земле сырой, 
Здесь ветер, мгла и слякоть постоянно, 
И небо шлет лишь холод или зной, 
Неверное, как дикий нрав тирана. 
Не люди, нет, то царь среди болот 
Стал и сказал: «Тут строиться мы будем!» 
И заложил империи оплот, 
Себе столицу, но не город людям1. 
………………………………………… 
…В недра плывунов <...> 
Втоптал тела ста тысяч мужиков <...>. 
………………………………………… 
Рим создан человеческой рукою, 
Венеция богами создана; 
Но каждый согласился бы со мною, 
Что Петербург построил сатана2. 
(«Петербург») [Мицкевич, 1952, с. 260–261]  

Среди главных грехов, тяготеющих над невской столицей, в 
стихотворении «Пригороды столицы» назван захват Речи Поспо-
литой, за счет ограбления которой возведены великолепные цар-
ские дворцы. 

Петербург в «Отрывке» – воплощение духа деспотизма и 
одновременно марево, мираж. Тема «призрачности» Петербурга 
как его сущностного свойства в «Отрывке» прозвучала впервые: 

 

                                           
1 Ср. характеристику «Медного всадника» в современном учебном посо-

бии: «Именно с него начинается так называемый “петербургский миф” – миф о 
городе, сотворенном волей одного человека, но не предназначенном для жизни» 
[Сартаков, с. 34]. 

2 В оригинале мн. ч. ‘szatany’ – ‘дьяволы’, ‘бесы’. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

209

Но вот уже город. И в высь небосклона 
Над ним воздымается город другой, 
Подобье висячих садов Вавилона, 
Порталов и башен сверкающий строй: 
То дым из бесчисленных труб. <...> 
…………………………………………… 
Верхушки столбов изгибаются в своды, 
Рисуются кровли, зубцы, переходы <...>. 
(«Пригороды столицы») [Мицкевич, 1952, с. 259]  

Образ «города гигантов», который в морозное утро, дыша-
щее «гнилыми испарениями», создается столбами дыма и исчезает, 
как «волшебное марево»1, возникает еще раз в стихотворении 
«Олешкевич» [Mickiewicz, 1832, s. 261]. Почти в той же форме 
этот образ появляется затем у Достоевского в повести «Слабое 
сердце» (1848) и романе «Подросток» (1875). 

Сатирическая картина прогулки петербургского общества по 
Невскому проспекту (стихотворение «Петербург») предвосхищает 
«Невский проспект» Гоголя. 

Петербург не имеет национальности; его архитектура – хао-
тическая смесь стилей всех стран и народов, а на его улицах пора-
жает вавилонское смешение языков: [Пушкин, 1997, с. 515].  

Языков и письмен столпотворенье 
Вам быстро утомляет слух и зренье, 
Афишам и таблицам счета нет: 
«Сенатор и начальник управленья 
При комитете польских дел, Ахмет, 
Киргизский хан». 
(«Петербург») [Мицкевич, 1952, с. 261]  

Дома, «словно звери с разных концов земли, / Стоят за же-
лезными оградами, / Каждый в своей клетке» («Пригороды столи-

                                           
1 В русской научной литературе «Олешкевич» нередко цитируется в под-

строчном переводе Н.К. Гудзия, опубликованном в книге «Рукою Пушкина» 
(1937). Оборот «czarów widziadło» (колдовское / чародейское марево) Гудзий 
прочел как «carów widziadło» и перевел: «призрак царей». Эта ошибка воспроиз-
ведена в издании «Медного всадника» в серии «Литературные памятники» (Л., 
1978) и во втором, переработанном издании тома 17 (дополнительного) Полного 
собрания сочинений А.С. Пушкина [Пушкин, 1947, с. 515]. 



 
Душенко К.В. 

 

 

210

цы») [Mickiewicz, 1832, s. 221]. В образном строе «Отрывка» ‘ог-
рады’ и ‘клетки’ наводят на мысль о тюремных решетках. 

Образ Петербурга в «Отрывке» двоится. «С одной стороны, 
это подавляющий своей громадностью город-молох, прочный и 
крепкий, прямо-таки несокрушимый, импонирующий своей мо-
щью и великолепием. <...> (Ирония не способна перечеркнуть это 
впечатление. Она – скорее выражение бессилия, оружие слабых)» 
[Michalak, 1990, s. 30]. С другой стороны, Петербург «представлен 
в соответствии с библейской моделью города, обреченного на ги-
бель. Его великолепие и мощь мнимы, это всего лишь видимость, 
за которой кроется пустота и бренность» [там же]. Можно сказать, 
что в своей второй ипостаси Петербург у Мицкевича – не более 
чем грандиозная декорация, огромная потемкинская деревня. 

Вацлав Кубацкий считал, что при описании Петербурга 
Мицкевич «метался <...> между уродством и притягательностью 
урбанистической фата-морганы» [Kubacki, 1950, s. 60]. Та же 
двойственность заметна в образе Петербурга как марева – «несо-
мненная очарованность и коварная месть романтического Самсо-
на, обратившего вражескую столицу в прах миража. <...> Свиде-
тельством очарованности служит то, что в описании воздушного 
города Мицкевич, пародируя панегирики Петербургу, сам неволь-
но сбивается на панегирический стиль, повествуя о “висячих садах 
Вавилона”» [Kubacki , 1950, с. 62]. 

Можно привести еще более яркий пример «очарованности 
романтического Самсона», глазами которого читатель видит город:  

А на полозьях, быстры и легки, 
Как призраки в волшебной панораме, 
Проносятся бесшумно перед вами 
Кареты, колымаги и возки. 
(«Петербург») [Мицкевич, 1952, с. 262]  

В оригинале «czarodziejskie mary» – «волшебные / колдовские 
видения». Эта картина должна подчеркнуть нереальность, призрач-
ность Петербурга, но ее сказочный колорит невольно захватывает 
воображение читателя. В «Медном всаднике», многие строки которо-
го прямо или косвенно восходят к «Отрывку», этому фрагменту соот-
ветствует строка «Бег санок вдоль Невы широкой»; на фоне четверо-
стишия Мицкевича она кажется чуть ли не прозаической. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

211

В. Кубацкий считал, что в отношении Мицкевича к Петер-
бургу не последнюю роль сыграла его неприязнь к большому го-
роду как таковому. Автор «Дзядов» был провинциалом и до Пе-
тербурга не видел ни одного современного города, даже Варшавы 
(которую он, добавим, так никогда и не увидел). «Если б Мицке-
вич до отъезда в Россию прогулялся по Новому Святу и Краков-
скому предместью1, его, возможно, не так раздражали бы архитек-
турные реплики Парижа и Рима на улицах Петербурга. А если бы 
он зашел в Лазенки2, быть может, и ландшафт Царского Села не 
показался бы ему столь несуразным» [Kubacki, 1950, s. 66]. 

Другими словами, первая «урбанистическая поэма» о Петер-
бурге создана антиурбанистом. 

«Пришельцы с Запада» (высланные с родины поляки) оцени-
вают прочность петербургских камней, словно Самсон в плену у фи-
листимлян, и приходят к горькому выводу: «Человеку их не сва-
лить!» [Kubacki, 1950, s. 231]. Однако далее, в стихотворении 
«Олешкевич», оказывается, что невозможное для человека возможно 
Богу. В канун катастрофического наводнения 1824 г. тающий снег 
«заливал мостовые грязными водами Стикса» [Mickiewicz, 1832, 
p. 261]. Образ Стикса, одной из рек греко-римского загробного мира 
и дантовского ада, вводит мотив предстоящей гибели города. В тот 
же день польский художник Олешкевич, исследователь Библии и 
Каббалы, пророчествует о падении Петербурга – нового Вавилона:  

Господь потрясет ступени ассирийского трона, 
Господь потрясет основание города Вавилона.  

Мотив затопления Петербурга-Вавилона, подробно разрабо-
танный в «Олешкевиче», восходит к главе 51 Книги Иеремии 
[Kubacki, 1950, s. 81]:  

55 Господь опустошит Вавилон и положит конец горделивому го-
лосу в нем. Зашумят волны их как большие воды, раздастся шумный го-
лос их. <...> 

63 Господи! Ты изрек о месте сем, что истребишь его так, что не ос-
танется в нем ни человека, ни скота, но оно будет вечною пустынею. <...> 

64 …Так погрузится Вавилон <...>. 
                                           

1 Центральные улицы Варшавы. 
2 Дворцово-парковый комплекс в Варшаве, в своем нынешнем виде соз-

данный в 1764–1793 гг. 



 
Душенко К.В. 

 

 

212

Именно Мицкевич впервые связал миф о демоническом на-
чале Петербурга с апокалиптическим пророчеством о его гибели 
от наводнения, – миф, окончательно канонизированный Мереж-
ковским в романе «Петр и Алексей» (1904–1905). 

 
 

*   *   * 
 
О Петре I в «Отрывке» говорится дважды: в рассказе об ос-

новании города («Петербург») и при описании Фальконетова мо-
нумента («Памятник Петру Великому»). В первом случае вместо 
имени стоит слово ‘царь’, которое в традиционной польской куль-
туре, и особенно у поэтов-романтиков, имеет ярко выраженную 
негативную окраску: царь – это всегда деспот. Невозможно бук-
вально перевести на польский обращение Пушкина к себе самому: 
«Ты царь: живи один»1. Неупоминание имени Петра в стихотворе-
нии «Петербург» подчеркивает, что речь идет не о личности, а о 
функции: один царь отличается от другого разве что степенью 
проявления своего самовластия, и петровские преобразования не 
изменили сути русского царства. 

Особая сила отрицания самовластия у польских романтиков 
связана с тем, что Польша не знала абсолютной монархии: в Речи 
Посполитой2 государство мыслилось как достояние граждан, пусть 
даже гражданами была почти исключительно шляхта. Подобный 
взгляд на русскую государственность сохранялся в Польше и поз-
же; Юзеф Третьяк, автор первого сравнительного анализа «Отрыв-
ка» и «Медного всадника», замечает: «У Пушкина азиатская идея 
государства наделена магической силой» (курсив наш. – К. Д.) 
[Tretiak, 1906, s. 279]. 

В литературе об «Отрывке» нередко подчеркивается отрица-
ние Мицкевичем идеи империи: «Мицкевич снижает образ Петер-
                                           

1 Это несходство семантики, по-видимому, восходит к различию латин-
ской и эллинистической культурной традиции. Согласно Цицерону, царем, в от-
личие от тирана, греки «склонны считать такого, который заботится о народе, как 
отец» («О государстве», II, 47; пер. В. Горенштейна) [Цицерон, 1999, с. 95]. Рим-
лянам подобные представления были чужды; одним из главных обвинений, 
предъявлявшихся Юлию Цезарю было то, что он хотел провозгласить себя царем. 

2 Польск. Rzeczpospolita – калька с лат. res publica (республика, букв. об-
щее дело). 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

213

бурга потому, что ему ненавистна имперская государственность <...>» 
[Ивинский, 2003, с. 315]; «…Силой, калечащей не только тела, но 
и души людей <...>, предстает у Мицкевича не российская “циви-
лизация”, а имперское государство» [Панич, 1998, с. 49]; «‘Импе-
рия’ для Мицкевича явление не только политическое, но прежде 
всего морально-метафизическое, относящееся к ходу истории в 
целом» [Gall, 2010, s. 150]. 

Однако в «Отрывке» Россия ни разу не названа империей.  
В цитировавшемся выше переводе В. Левика Петр I «заложил им-
перии оплот», но два последних слова добавлены переводчиком. 
Зато часто встречается прилагательное ‘царский’ – всегда в сати-
рическом или обличительном контексте. 

Мицкевич отвергает не столько идею империи, сколько 
идею ‘царства’, т.е. русского самодержавия, чуждого европейской 
традиции – в том числе, как можно догадываться, имперской тра-
диции, идущей от Древнего Рима. 

В стихотворении «Памятник Петру Великому» сопоставле-
ны образы отлитых в бронзе правителей: Петра на Сенатской пло-
щади и Марка Аврелия на Капитолийском холме. Марк Аврелий – 
«отец миллионов детей»; на его челе «сияет мысль о счастье госу-
дарства»; его поднятая рука как бы благословляет любящих его 
подданных; он едет шагом, окруженный народом, чтобы тот мог 
видеть его вблизи [Mickiewicz, 1832, s. 237]. 

Не таков русский царь: 
 
Царь Петр коня не укротил уздой. 
Во весь опор летит скакун литой, 
Топча людей, куда-то буйно рвется  

           [Мицкевич, 1952, с. 268].  
Идеальный государь-философ, правитель великой империи, 

противопоставлен деспоту и тирану, который идет к своей цели по 
трупам подданных. «Деспотизм, – пояснял Мицкевич позднее, – <...> 
не есть единоличная власть; деспотизм – это власть без любви, не-
зависимо от того, какова ее политическая форма. Один или не-
сколько правителей, [представительное] собрание или толпа могут 
быть одинаково деспотичны, если в них нет любви к тем, кем они 
правят» («Лекции о славянской литературе», год 1843) [цит. по: 
Mitosek, 1998, s. 24]. 



 
Душенко К.В. 

 

 

214

Мицкевич знал, что памятник Марку Аврелию прославляет 
не только правителя, но и воителя; мало того: согласно средневе-
ковым описаниям, под поднятым копытом императорского коня 
лежал связанный варвар. Вацлав Кубацкий замечает по этому по-
воду: «Когда <...> мы читаем: “Разгромив на берегах Рейна и Пак-
тола / Орды захватчиков-варваров, / Он возвращается в мирный 
Капитолий”, невольно возникает вопрос: что привело этого граж-
данина Италии на берега далекого Рейна и еще более далекого 
Пактола1? Кто, собственно, был захватчиком? <...> Германский 
или парфянский “филомат”, привезенный в Рим в триумфальной 
свите императора уж верно не стал бы восхищаться “отцом мил-
лионов детей”!» [Kubacki, 1950, s. 73]. 

Но то, что Марк Аврелий сокрушил «орды варваров», лишь 
подчеркивает в глазах Мицкевича его заслуги как героя европей-
ской цивилизации. Петр, напротив, не только не представляет ци-
вилизацию, но несет ей угрозу, как и любой русский царь. 

Такая трактовка Фальконетова монумента в корне противо-
речила замыслу скульптора. Согласно официальной идеологии 
императорской России, «Россия есть Европейская держава» [На-
каз…, 1907, с. 2], т.е. принадлежит к европейской цивилизации. 
Для французских просветителей это положение было скорее по-
стулатом, чем констатацией факта, но преобразования Петра и они 
считали началом приобщения России к цивилизации2. 

Дидро, благодаря которому Фальконе был приглашен в Пе-
тербург, главную идею памятника видел в победе цивилизации над 
варварством, в котором пребывала Россия до Петра. Он предлагал 
дополнить статую всадника аллегорическим изваянием Варварства. 
Фальконе воплотил эту идею иначе: эмблемой косного сопротив-
ления, которое преодолевает Петр, стала дикая скала под всадни-
ком, эмблемой прежнего варварства – звериная шкура вместо сед-
ла. Радищев, присутствовавший при открытии памятника, также 
выделяет оппозицию «просвещение – варварство»: «…Древняя 
одежда, звериная кожа и весь простой убор коня и всадника – суть 
простые и грубые нравы и непросвещение, кои Петр нашел в на-

                                           
1 Небольшая река в Малой Азии. – К. Д. 
2 Понятие «цивилизация» как стадия развития, сменяющая «варварство», 

ввел в 1757 г. экономист-физиократ Виктор де Мирабо в трактате «Друг людей, 
или Трактат о народонаселении». 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

215

роде, который он преобразовать вознамерился» [Радищев, 1938, 
с. 297]. 

В более общем плане монумент символизировал торжество 
воли и разума над стихией – природной и человеческой. Образ 
Петра мыслился скульптором не столь уж далеким от образа Мар-
ка Аврелия: «Он простирает свою благодетельную десницу над 
объезжаемою им страной», это «отеческая рука» [цит. по: Аркин, 
1958, с. 12]. Мицкевич отбрасывает такое истолкование как проти-
воречащее всей историософии «Отрывка». Петр  

Дал штык ружью, настроил тюрем новых, 
Ввел менуэт на празднествах дворцовых, 
Согнал на ассамблеи дев и жен. 
На всех границах насажал дозорных, 
Цепями запер гавани страны, 
Ввел откуп винный, целый штат придворных, 
Сенат, шпионов, паспорта, чины. 
Умыл, побрил, одел в мундир холопа, 
Снабдил его ружьем, намуштровал, – 
И в удивленье ахнула Европа: 
«Царь Петр Россию цивилизовал!» 
(«Смотр войска») [Мицкевич, 1952, с. 273]  

Развернутую характеристику основателя Петербурга Мицке-
вич дал во втором курсе «Лекций о славянской литературе» (1842). 
Эта характеристика во многих отношениях близка к славянофиль-
ской, складывавшейся почти в то же самое время. Петр покончил с 
национальной самобытностью в армии, управлении и религии; в 
государственном аппарате преобладание получили иноплеменни-
ки; объявив себя главой церкви, самодержец стал «чем-то наподо-
бие пантеистического божества» [Mickiewicz, 1842, s. 45] (далее 
цитируется то же издание1). Мицкевичу (как и Пушкину) была из-
вестна легенда о Петре-Антихристе [там же, s. 38]. 

Главное отличие между Мицкевичем и славянофилами со-
стояло в оценке Московской Руси. Для Мицкевича Московское 
царство не было выражением славянских начал, а страшный, «на-

                                           
1 Свои лекции Мицкевич читал по-французски; польское издание 1842 г. 

было переводом французских стенограмм, которое Мицкевич авторизовал и час-
тично отредактировал. 



 
Душенко К.В. 

 

 

216

литый кровью» взгляд Петра выдавал в нем «отатаренного моска-
ля» [Mickiewicz, 1842, s. 51]. В основателе Петербурга Мицкевич 
видит продолжателя «наследственного терроризма московских 
царей» [там же, s. 38, 45], наиболее полного выразителя духа мос-
ковского деспотизма. 

Но в то же самое время Петр – парадоксальным, казалось 
бы, образом, – оказывается носителем духа Просвещения1. В мо-
лодости Мицкевич, подобно Байрону и Пушкину, находился под 
сильнейшим влиянием просветительской идеологии, но в эмигра-
ции пережил глубокий духовный кризис, усугубленный нацио-
нальной катастрофой 1831 г. В «Дзядах» и «Лекциях о славянской 
литературе» просветительское мировоззрение подвергнуто резкой 
критике – как с общественно-политической, так и с религиозно-
нравственной точки зрения. 

Согласно Мицкевичу, в лице Петра традиция московского 
самовластия смыкается с идеологией просвещенного абсолютизма, 
который в Польше ассоциировался прежде всего с монархиями, 
уничтожившими Речь Посполитую. «Петр не был необузданным 
тираном, как Иван [Грозный], – он был жестоким философом: 
убийства совершал систематическим образом» [там же, s. 40]. 
Петр ненавидел духовенство, «как и писатели XVIII столетия» 
[там же, s. 55]. Руководствуясь принципами рационализма, он  
создал государство, в котором каждый должен быть чиновником. 
«Этот организм действительно самый рациональный»: люди дей-
ствуют как автоматы. «Нигде не удалось применить понятия  
XVIII столетия столь совершенным образом» [там же, s. 47–48]. 

Французская просветительская философия «нападала на ре-
лигию, преследовала духовенство, взывала к веротерпимости и 
упраздняла суровость нравов; все это соответствовало видам рус-
ских властей <...>. Свобода вероисповеданий, противоречащих 
европейской религии2, нигде так не охранялась, как под скипетром 
царей; безнравственность нигде не была столь свободной от вся-
ких ограничений, как в их столице» [там же, s. 62]. 

                                           
1 Едва ли не первым обратил на это внимание – в связи с «Отрывком» – 

Вацлав Кубацкий в уже цитировавшейся статье «Пальмира и Вавилон» (1950) 
[Kubacki, 1950, s. 63–64], однако его наблюдение осталось почти незамеченным. 

2 Под «европейской религией» Мицкевич, как следует из общего характе-
ра его рассуждений, имел в виду прежде всего католицизм. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

217

Отсюда же вытекало сближение петровских реформ с Фран-
цузской революцией, а самого Петра – с якобинцами. «Российская 
реформа и Французская революция – два явления, объясняющие 
друг друга, или, скорее, одно и то же явление, детище XVIII века, 
которое, став законодателем, прибегло к террору. Оба эти начина-
ния исходили из того, что человек – судья человечества, что нет 
нужды обращаться к чему-либо, кроме собственного разума, что, 
взяв за мерку свой разум, можно указывать исторический путь 
всем народам и по собственному разумению постановлять, что та-
кое счастье или несчастье других. Приносить ближнего в жертву 
своим идеям – такова была система XVIII века» [там же, s. 50]. 

Заметим, что это суждение, за вычетом последней фразы, 
словно бы подтверждает Этьен Фальконе, излагая идею своего мо-
нумента: Петр «быстро совершил то добро, которого никто не хо-
тел» [Мастера искусства…, 1936, с. 155]. 

Согласно Пушкину, «Петр I одновременно Робеспьер и На-
полеон (воплощенная революция)» («О дворянстве», 1, 1830?) 
[Пушкин, 1949 б, с. 205, 485]. Робеспьер выступает здесь как раз-
рушитель отжившего строя, Наполеон – как созидатель нового; но, 
кроме того, все трое уравниваются по признаку деспотичности 
[Макогоненко, 1974, с. 330]. Мицкевич мог бы принять обе части 
пушкинской формулы порознь; сам он в апреле 1849 г. писал: 
«Наполеон – это революция, ставшая регулярной властью» 
[цит. по: Mitosek, 1998, s. 23]. Но с пушкинским уподоблением в 
целом он никогда бы не согласился: для Мицкевича Наполеон был 
противоположностью Петра, Божьим избранником, главным исто-
рическим героем Запада; в 1840-е годы автор «Дзядов» возвел его 
почти в ранг Мессии [Mitosek, 1998, s. 15–17]. 

«Московское княжество, а затем российское царство, – про-
должает Мицкевич, – можно рассматривать как непрерывный 
Конвент. <...> Деспотизм Конвента и Петра были одинаковы», но 
«Петр был гораздо более выдающимся организатором: он органи-
зовал огромную машину уничтожения» [там же, s. 50]. 

И все же Мицкевич не решился полностью отвергнуть пози-
тивную роль Просвещения в русской истории. «Дух XVIII века <...> 
в России был началом побудительным»; «…Французские и немец-
кие книги, хлынувшие в Россию, вместе с порчей нравов приносили 
и зародыши жизни. XVIII век походил на сумасбродного юношу, не 
лишенного, однако, благородных порывов <...>» [там же, s. 62].  



 
Душенко К.В. 

 

 

218

Даже в «отатаренном москале» неожиданно обнаруживаются чер-
ты великой исторической личности: Петр «родился в варварской 
стране», не получил почти никакого образования – «откуда же он 
почерпнул столько знаний, столько гениальных замыслов?» 
[Mitosek, 1998, s. 51]. 

Сближение царского самовластия с идеологией Просвеще-
ния позволяет установить связь между основным (драматическим) 
текстом III части «Дзядов» и «Отрывком». В знаменитой сцене, 
озаглавленной «Импровизация», герой поэмы предъявляет Богу 
счет за страдания человечества и особенно Польши. Его монолог 
завершается словами: «Я крикну: не отец вселенной ты, а…» – не 
произнесенное кощунственное слово договаривает дьявол: 
«Царь!» [Мицкевич, 1952, с. 166]. 

Но перед нами богоборчество особого рода. Как замечает 
В. Кубацкий, «Бог, с которым меряется силами Конрад в этой на-
циональной и мессианской драме, не является ни национальным, 
ни мессианским! <...> Бог “Импровизации” глух к иррациональ-
ной, продиктованной чувством аргументации Конрада, поскольку 
это Бог иной культурной формации – Бог эпохи рационализма» 
[Kubacki, 1950, s. 78]. 

Говоря: «Внимайте мне, Ты, Боже, Ты, Природа!», – Конрад, 
в сущности, обращается к Богу деизма [Mickiewicz, 1832, s. 63]. 
«Это Бог восемнадцатого века – Высший Разум и холодный, не-
умолимый Государственный Интерес мироздания. <...> Зато он 
был естественным Богом математика, мастерового, механика, 
строителя, изобретателя, законодателя, цивилизатора, вождя и по-
литика – Петра Великого! Вот почему дьяволу нетрудно было под-
сказать Конраду в конце “Импровизации” кощунственную мысль, 
что тот Бог, к которому он столь возвышенно и гордо взывал, – 
царь!» [Kubacki, 1950, s. 78–79]. 

В этом контексте не названный по имени царь – основатель 
Петербурга оказывается божеством обезбоженного рационалисти-
ческого государства. 

 
 

*   *   * 
 
В 1832–1833 гг. Пушкин работал над «петербургской» по-

эмой, известной под условным названием «Езерский». В июле 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

219

1833 г. С.А. Соболевский привез поэту из Франции четвертый том 
парижского собрания сочинений Мицкевича, включавший «Дзя-
ды». После этого Пушкин коренным образом переменил направле-
ние работы. «В жанровом отношении, – замечает Н.В. Измайлов, – 
сатирико-публицистический “Езерский” <...> резко отличается от 
сосредоточенного, сжатого, насыщенного трагизмом “Медного 
Всадника”» [Измайлов, 1930, с. 171]. 

Смена регистра повествования понятна: оказалось, что опи-
сание Петербурга в сатирико-публицистическом духе уже сущест-
вует, и создано оно чужеземцем. Между тем хорошо известны 
слова Пушкина из письма к Вяземскому (1826): «Я конечно прези-
раю отечество мое с головы до ног – но мне досадно, если ино-
странец разделяет со мною это чувство» [Пушкин, 1937 б, с. 280]. 
Автор законченного осенью того же года «Медного всадника» ве-
дет историософский и творческий спор с польским поэтом; оттал-
киваясь от созданного им образа, он создает собственный образ 
Петербурга – многомерный и неоднозначный. 

Мицкевич изображает нелепость, неоригинальность, негар-
моничность Петербурга как следствие его искусственного, волевого 
начала; Пушкин – красоту и гармонию «града Петрова» как торже-
ство сознательного творческого замысла. Не раз отмечалось, что 
тут он развивает образ, созданный в прозе Батюшковым: «Смотри-
те – какое единство! Как все части отвечают целому! Какая красо-
та зданий, какой вкус, и в целом какое разнообразие, происходя-
щее от смешения воды со зданиями. Взгляните на решетку 
Летнего сада, которая отражается зеленью высоких лип, вязов и 
дубов! Какая легкость и стройность в ее рисунке!» («Прогулка в 
Академию Художеств», 1814) [Батюшков, 1989, с. 79]. 

Во «Вступлении» к поэме «каждый образ является ответом и 
возражением на образы Мицкевича», замечает Н.В. Измайлов, тща-
тельно исследовавший историю создания «Медного всадника»  
[Измайлов, 1930, с. 185]. Более точные данные приводит С.А. Шварц- 
банд: из 96 строк «Вступления» 41 строка – парафраза стихов Мицке-
вича [Шварцбанд, 1988, с. 69]. 

Ряд конкретных перекличек между «Отрывком» и «Вступ-
лением» к «Медному всаднику» указал в 1906 г. краковский фило-
лог Юзеф Третьяк [Tretiak, 1906, s. 286–288]. Позднее были указа-
ны и другие переклички, и не только во «Вступлении» (прежде 
всего [Ивинский, 2003, с. 305–318]). 



 
Душенко К.В. 

 

 

220

У Мицкевича мы читаем: «Тут люди бегут, каждого гонит 
мороз, <...> / Каждый потирает руки и стучит зубами» («Петер-
бург») [Mickiewicz, 1832, s. 228; далее цитируется то же издание]. 
Во «Вступлении»: «Люблю зимы твоей жестокой / Недвижный 
воздух и мороз» [Пушкин, 1978, с. 10] (далее цитируется то же из-
дание). 

У Мицкевича: «…Дамы / Белы как снег, румяны как раки» 
(«Петербург») [там же, s. 230]. Во «Вступлении»: «Девичьи лица 
ярче роз» [Пушкин, 1978, с. 10]. 

У Мицкевича: «Но герои так друг на друга похожи, / Так од-
нообразны!» («Смотр войска») [Mickiewicz, 1832, s. 240]. Во 
«Вступлении»: «Люблю <...> / Пехотных ратей и коней / Однооб-
разную красивость» [Пушкин, 1978, с. 11]. 

Образу оград-клеток («Пригороды столицы») противостоит 
пушкинская строка «Твоих оград узор чугунный» [там же, с. 10]. 

У Мицкевича Петр «подвесил мосты» («Петербург») 
[Mickiewicz, 1832, s. 226]. У Пушкина «мосты повисли над вода-
ми» [Пушкин, 1978, с. 10]. 

У Мицкевича «Все крыши и стены выровнены, / Как армейский 
корпус, обмундированный заново» («Петербург») [Mickiewicz, 
1832, s. 226]. У Пушкина: «Люблю твой строгий, стройный вид» 
[Пушкин, 1978, с. 10]. 

У Мицкевича «[царь] имеет вторую Венецию, Париж, Лондон, / 
За вычетом их красоты, блеска, судоходства» («Петербург») 
[Mickiewicz, 1832, s. 226]. У Пушкина «корабли / Толпой со всех кон-
цов земли / К богатым пристаням стремятся» [Пушкин, 1978, с. 10]. 

У Мицкевича петербургское общество сплошь мундирное, и 
единственное его развлечение – карикатурное шествие по Невско-
му проспекту. Пушкин воспевает «и блеск, и шум, и говор балов, / 
А в час пирушки холостой / Шипенье пенистых бокалов / И пунша 
пламень голубой» [там же, с. 11]. 

Особое значение имеет третье авторское примечание к 
«Медному всаднику»: «Мицкевич прекрасными стихами описал 
день, предшествовавший петербургскому наводнению, в одном из 
лучших своих стихотворений – Oleszkiewicz. Жаль только, что 
описание его не точно. Снегу не было – Нева не была покрыта 
льдом. Наше описание вернее, хотя в нем и нет ярких красок поль-
ского поэта» [там же, с. 24]. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

221

Эта сноска лишь по видимости носит характер фактологиче-
ского уточнения; по существу же в ней отрицается созданный 
Мицкевичем «сквозной образ “заснеженной”, “ледяной”, “мерт-
венно-замерзшей” России» [Шварцбанд, 1988, с. 84]. На пророче-
ство «Господь потрясет основание города Вавилона» Пушкин от-
вечает: «Красуйся, град Петров, и стой / Неколебимо как Россия» 
[Пушкин, 1978, с. 11]. 

Гимн Петербургу во «Вступлении» к «Медному всаднику» 
отнюдь не был продиктован всего лишь задачей полемики с не-
дружелюбным взглядом иностранца. В отличие от Мицкевича, 
Пушкин «ощущал <...> красоту современной [городской] жизни» 
[Kubacki, 1950, s. 84]. Светлый, хотя и далекий от панегирика об-
раз невской столицы можно найти уже в первой главе «Евгения 
Онегина». Этот образ противостоит еще не написанному «Отрыв-
ку»: Петербург здесь не военно-чиновничья столица, населенная 
карикатурами на людей, а место, в котором кипит обычная для 
большого города жизнь:  

Встает купец, идет разносчик, 
На биржу тянется извозчик, 
С кувшином охтенка спешит, 
Под ней снег утренний хрустит. 
Проснулся утра шум приятный. 
Открыты ставни; трубный дым 
Столбом восходит голубым, 
И хлебник, немец аккуратный, 
В бумажном колпаке, не раз 
Уж отворял свой васисдас. 
(1, XXXV) [Пушкин, 1937 а, с. 20]  

Однако во второй и третьей частях «Медного всадника» пере-
клички с «Отрывком» чаще всего представляют собой уже не возра-
жения Мицкевичу, а развитие или трансформацию его образов. 

Для основателя Петербурга, замечает Мицкевич, одним из 
образцов была Венеция, которая «по пояс в воде, / Плывет, как 
прекрасная дева-русалка» [Mickiewicz, 1832, s. 226]. У Пушкина: 
«И всплыл Петрополь, как Тритон, / По пояс в воду погруженный» 
[Пушкин, 1978, с. 14]. 

У Мицкевича: «Право, чудесно сработаны эти строенья: / 
Столько камней на кочках посреди болота!» («Пригороды столи-



 
Душенко К.В. 

 

 

222

цы») [Mickiewicz, 1832, s. 221]. Далее речь идет о «море крови и 
слез», которого стоили возведенные на болотах дворцы. (В пере-
воде В. Левика горькая ирония оригинала снята.) Вымышленное 
Мицкевичем начало надписи на памятнике Петру гласит: «Перво-
му из царей, кто совершил эти чудеса…» («Памятник Петру Вели-
кому») [там же, s. 235]. У Пушкина Евгений угрожает Медному 
Всаднику: «Добро, строитель чудотворный!» [Пушкин, 1978, с. 22]. 
‘Чудотворный’ здесь такой же сарказм, как ‘чудесны’ и ‘чудеса’ у 
Мицкевича, – правда, нагруженный, кроме того, инфернальными 
смыслами. 

У Мицкевича об основании Петербурга сказано: «Царь пока-
зал тут всемогущество своей воли» [Mickiewicz, 1832, p. 225]. У 
Пушкина Евгений узнает в Медном Всаднике «того, чьей волей 
роковой / Под морем город основался» [Пушкин, 1978, с. 21]. 

В «Отрывке» предвосхищена (правда, в самом общем виде) 
и тема Евгения – маленького человека, ставшего жертвой осно-
ванного Петром города. По пророчеству Олешкевича, «ничтожные 
подданные в низких домишках» первыми понесут наказание за 
вину деспота, потому что карающая молния «раньше всего ударяет 
в наименее виноватых» [Mickiewicz, 1832, s. 266]. «Пророчество 
“Олешкевича” <...> сбывается в “Медном всаднике”» [Tretiak, 
1906, s. 277]; «…Город в лице памятника Петру преследует чело-
века и сводит его с ума» [Эпштейн, 1988, с. 62]. 

 
 

*   *   * 
 
Название пушкинской поэмы и образ скачущего памятника 

также восходят к «Отрывку». В стихотворении «Памятник Петру 
Великому» конь монумента – бронзовый, а сидит на нем «медный 
царь» (по-видимому, впервые указано в работе: Силард, с. 574–
575)1. Это различие сохранено и у Пушкина: Медный Всадник 
скачет на бронзовом коне. В пушкинских черновиках конь имену-
ется как медным, так и бронзовым [Пушкин, 1978, с. 58, 71], но в 
окончательной редакции – только бронзовым, а значит, для автора 
было важно «развести» эпитеты всадника и коня. (Попутно заме-

                                           
1 В подстрочном переводе Н.К. Гудзия и конь, и царь – медные; в стихо-

творном переводе В. Левика конь медный, а царь ‘венчанный’. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

223

тим, что Медный Всадник – не только смысловой, но и звуковой 
образ. Звуковой повтор особенно ощутим в инвертированной фор-
ме Всадник Медный, где повторяющиеся фонемы сближены.) 

Хотя эпитет царя / всадника у обоих поэтов одинаков, его 
символическое значение совершенно различно. У Мицкевича он 
служит снижению образа Петра. Значения ‘меди’ и ‘бронзы’ в 
польском языке уже тогда были отчетливо разграничены: ‘бронзо-
вый’ ассоциировался с идеей долговечности и увековечивания, 
‘медный’ – со сферой быта. В традиционных русских переводах 
оды Горация «Памятник» говорится о памятнике «прочнее меди»1, 
в польских – «прочнее бронзы» (лат. aere perennius). Пушкин едва 
ли осознавал эти оттенки польского языка: в русском языке слово 
‘бронзовый’ появилось поздно, и еще в пушкинское время статуи 
обычно именовались медными (см. [Хаев, 1985, с. 180–181]). Раз-
личением эпитетов Пушкин воспользовался в своих собственных 
целях. 

Медный Всадник (с прописных, как имя собственное) обла-
дает очевидными демоническими чертами; к тому же он именуется 
‘кумиром’ и ‘истуканом’, т.е. включен в круг библейских ассоциа-
ций. Медные ‘боги’, ‘истуканы’ и ‘бесы’ многократно упоминают-
ся в Ветхом Завете, а поклонение им осуждается. В традиционных 
переводах Библии, включая французский, который Пушкин пред-
почитал, во всех этих случаях используется слово ‘медный’; в но-
вых переводах – ‘бронзовый’. 

И.В. Немировский важнейшей считал коннотацию между 
«медным всадником» и «медным змием» [Немировский, 1990, 
с. 8], но это едва ли верно. «Медный змий» выступает в Ветхом 
Завете в двух значениях – позитивном (сделанный Моисеем оберег 
при переходе евреев через пустыню) и негативном (тот же оберег в 
роли кумира (4 Цар. 18:4)). Однако в последнем значении «медный 
змий» крайне редок в русской культуре XIX в. Наиболее известен 
был «медный змий», изображенный на одноименной картине Фе-
дора Бруни (1841), где он выступает в своей исходной роли – роли 
оберега. 

Куда более существенна коннотация между «медным всад-
ником» и пятой главой Книги Даниила с общеизвестным описанием 

                                           
1 Семантика ‘меди’ как символа долговечности и славы в русской поэзии 

восходит именно к этой античной традиции, см.: [Хаев, 1985, с. 181]. 



 
Душенко К.В. 

 

 

224

Валтасарова пира: «…Царь и вельможи его <...> / Пили вино и 
славили богов золотых и серебряных, медных, железных, деревян-
ных и каменных» (Дан. 5:4). В это время невидимая рука начерта-
ла на стене знаки, предвещающие гибель Вавилонского царства. 
По толкованию Даниила, такова Божья кара за то, что царь «сла-
вил богов серебряных и золотых, медных, <...> которые ни видят, 
ни слышат, ни разумеют» (Дан. 5:23). В ту же ночь Валтасар был 
убит, а Вавилон захвачен персами. Эта коннотация тем важнее, что 
в «Отрывке» Олешкевич выступает как раз в роли Даниила на 
Валтасаровом пире: в ночь перед катастрофическим наводнением, 
обращаясь к царю, он пророчествует перед Зимним дворцом о ги-
бели Петербурга-Вавилона вместе с самим царем. 

Образ из Книги Даниила повторен в Апокалипсисе: 
«…поклоняться бесам и золотым, серебряным, медным, каменным 
и деревянным идолам, которые не могут ни видеть, ни слышать, 
ни ходить» (Апок. 9:20). Поэтому у Пушкина эпитет ‘медный’, как 
мы полагаем, подчеркивает инфернальную сущность Всадника, ко-
торый особенно страшен тем, что и видит, и слышит, и разумеет, и 
«ходит». 

Для читателей XIX в. библейские коннотации эпитета ‘мед-
ный’ пропадали: поэма публиковалась в редакции Жуковского, 
заменившего не пропущенные Николаем I слова ‘кумир’ и ‘исту-
кан’ словами ‘гигант’ и ‘великан’. В знаменитом фрагменте рома-
на Достоевского «Подросток» (1875) герой романа представляет 
себе оставшееся на месте города финское болото, «а посреди его, 
пожалуй, для красы, бронзовый всадник на жарко дышащем, за-
гнанном коне» [Достоевский, 1975, т. 13, с. 113]. Этот всадник 
взят, конечно, у Пушкина; стало быть, Достоевский не видел су-
щественной разницы между ‘медным’ и ‘бронзовым’ всадником, а 
эпитет ‘бронзовый’ к тому времени решительно возобладал при-
менительно к памятникам. 

Когда же поэма была наконец напечатана в авторской редак-
ции, выражение «медный всадник» благодаря Пушкину стало уже 
привычным наименованием монумента на Сенатской площади.  
В связи с этим стоит отметить, что в большинстве европейских 
языков, включая южнославянские, и пушкинская поэма, и Фалько-
нетов монумент именуются «Бронзовым всадником», и только в 
западно- и восточнославянских языках, включая польский, – 
«Медным всадником». 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

225

В «Отрывке» русский поэт, собеседник Пилигрима, так 
представляет себе водружение памятника: отлитый скульптором 
«медный царь» усаживается «на бронзовом хребте Буцефала», 
ожидая, пока будет готов постамент, после чего всадник, «царь-
кнутодержец в тоге римлянина1», несется к постаменту и «конь 
вскакивает на стену гранита» («Памятник Петру Великому») 
[Mickiewicz, 1832, s. 235–236]. У Пушкина всадник (что подразу-
мевается) соскакивает с пьедестала и несется по улицам города. 

 
 

*   *   * 
 
В свою очередь, в «Отрывке» можно найти параллели с бо-

лее ранними произведениями Пушкина. В первой главе «Евгения 
Онегина» читаем (действие происходит в зимнем Петербурге):  

…Еще усталые лакеи 
На шубах у подъезда спят <...>. 
………………………………….. 
Еще, прозябнув, бьются кони, 
Наскуча упряжью своей, 
И кучера, вокруг огней, 
Бранят господ и бьют в ладони. 
(1, XXII) [Пушкин, 1937 а, с. 14]  

Как видим, у Пушкина лакеи и кучера в отсутствие господ ве-
дут себя совершенно свободно. В «Отрывке» аналогичный сюжет 
превращен в леденящую кровь трагедию, а слуга изображен идеаль-
ным рабом. Офицерский денщик охраняет шубу своего господина: 

 
Хотя крепчал мороз, 
Уйти не смел он. Снег его занес. 
К утру он бездыханен был, как льдина, 
И мертвого нашел здесь верный пес. 
Хоть замерзал, но не надел он шубы. 
…………………………………………… 

                                           
1 В действительности одеяние Петра у Фальконе представляет собой сво-

бодное сочетание элементов античной одежды с русской рубахой, см.: [Аркин, 
1958, с. 38]. 



 
Душенко К.В. 

 

 

226

Терпенью слуг российских нет предела: 
Велят сидеть – не встанет никогда 
И досидит до Страшного суда. 
Он мертв, но верен барину доселе 
И держит шубу барскую рукой. 
(«Смотр войска») [Мицкевич, 1952, с. 279]  

В том же стихотворении Мицкевич предостерегает народы 
Западной Европы:  

Но дайте срок, француз, германец, бритт1! 
Когда начнут вас потчевать кнутами, 
Когда указы зажужжат над вами, 
Когда ваш край пожаром загудит 
С какою песней вы и ваши дети 
Царю восторг придете выражать? [там же, с. 274]  

В молодости Пушкин принадлежал к кругу будущих декаб-
ристов, и на многие вещи они с Мицкевичем смотрели сходно.  
В незаконченном (и, разумеется, неизвестном Мицкевичу) пуш-
кинском стихотворении 1824 г. встречается очень близкий образ. 
Император Александр I изображен здесь как глава Священного 
союза и деспотический владыка Европы:  

…Владыка севера один в своем чертоге 
Безмолвно бодрствовал, и жребии земли 
В увенчанной главе стесненные лежали, 
Чредою выпадали 
И миру тихую неволю в дар несли, – 
И делу своему владыка сам дивился. 
Се благо, думал он, и взор его носился 
От Тибровых валов до Вислы и Невы, 
От сарскосельских лип до башен Гибралтара: 
Все молча ждет удара, 
Все пало – под ярем склонились все главы. 
……………………………………………………… 

                                           
1 В оригинале ‘бритта’ нет – захватнические притязания России ограниче-

ны континентальной Европой. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

227

О грозные витии. 
Цалуйте жезл России 
И вас поправшую железную стопу. 

(«Недвижный страж дремал на царственном пороге…»)  
[Пушкин, 1947, с. 311]  

«Владыке севера» Пушкин противопоставляет «владыку за-
пада» – свергнутого Наполеона, страстным почитателем которого 
всю жизнь оставался Мицкевич. Эти строки написаны под впечат-
лением разгрома революционных движений 1820-х годов в Евро-
пе; Мицкевич писал «Отрывок» в сходной ситуации. Как заметил 
Борис Гаспаров, в «Медном всаднике» Пушкин ведет диалог не 
только с Мицкевичем, но и с самим собой, «с творческим миром 
своей молодости» [Гаспаров, 1992, с. 307]. 

 
 

*   *   * 
 
К моменту написания «Медного всадника» Пушкин давно 

уже распрощался с революционными мечтаниями молодости, но 
не с идеалами Просвещения. В наброске «О ничтожестве литера-
туры русской» (1834) он подвергает резкой критике эстетику Про-
свещения, а также его антирелигиозную направленность – вероят-
но, еще и потому, что церковь в России мыслилась Пушкиным как 
носитель образованности в народе1. Однако просветительство 
XVIII в. в целом по-прежнему оценивается позитивно, поскольку 
«старое общество созрело для великого разрушения» [Пушкин, 
1949 а, с. 272]. 

«Просвещение», понимаемое как европейская цивилизация, 
для Пушкина по-прежнему главная ценность. О монгольском на-
шествии он пишет: «Образующееся просвещение было спасено 
растерзанной и издыхающей Россией…», и к этому месту дает 
примечание: «А не Польшею, как еще недавно утверждали евро-
пейские журналы» [там же, с. 268]. «Европейские журналы» в 
данном случае выражали точку зрения польской эмиграции, ду-
                                           

1 «В России влияние духовенства столь же было благотворно, сколько па-
губно в землях римско-католических. Там оно <...> вечно полагало суеверные 
преграды просвещению» («О русской истории XVIII века», 1822) [Пушкин, 1949, 
т. 11, с. 195]. 



 
Душенко К.В. 

 

 

228

ховным вождем которой был Мицкевич. Примечание Пушкина 
крайне симптоматично; в сущности, тут затрагивался вопрос о 
том, в самом ли деле Польша ближе к европейской цивилизации, 
чем Россия. 

В 1830-е годы Пушкин более критически, чем прежде, оце-
нивает личность Петра, но отнюдь не ставит под сомнение его за-
мысел: благодаря Петру «европейское просвещение причалило к 
берегам завоеванной Невы» [там же, с. 269]. 

В начале «Вступления» Пушкин дает свой ответ на вопрос о 
причинах основания Петербурга. Юзеф Третьяк формулирует этот 
ответ так: «Не каприз деспота, но правильно понятые политиче-
ские соображения велели ему [Петру] основать столицу именно 
здесь. Какой ценой обошлась эта столица, сколько тысяч мужиков 
втоптано в финские топи, – этого поэт не касается, ведь это одна из 
теней картины, которую высветлить невозможно, так что он пере-
ходит к прославлению уже готового результата трудов Петра <...>» 
[Tretiak, 1906, s. 285]. 

У Мицкевича Петр создает на болотах оплот вселенского 
зла, у Пушкина – оплот культуры и цивилизации. Однако в пуш-
кинской поэме не один, а два Петра: не названный по имени (как и 
у Мицкевича) основатель города и Медный Всадник. Медный 
Всадник, разумеется, не сам Петр, а одна из проекций образа Пет-
ра, но проекция, ничуть не менее важная, чем демиург «Вступле-
ния». «…Побеждающая сила, воплощенная в образе Петра, оказы-
вается сродни побежденной ею демонической стихии» [Гаспаров, 
1992, с. 312]. 

Знаменитые строки: «Красуйся, град Петров, и стой / Неко-
лебимо как Россия. / Да умирится же с тобой / И побежденная сти-
хия» [Пушкин, 1978, с. 11], – уже по своей форме не столько ут-
верждение или пророчество, сколько заклинание1. Наводнение 
отхлынуло, жизнь вошла в обычную колею, но гимн Петербургу, 
открывающий поэму, поколеблен, зыбкость существования города 
(который у обоих поэтов есть метонимия русского государства) 
осознана. Неявно содержащийся в поэме оксюморон – Россия, 
«стоящая неколебимо», повисла над бездной, – едва ли не первым 

                                           
1 «Своего рода заклинанием» названы эти строки в комментарии 

Н.В. Измайлова [Пушкин, 1978, с. 269]; «заклятьем» – в книге С.А. Шварцбанда 
[Шварцбанд, 1988, с. 70]. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

229

со всей силой подчеркнул Мережковский в статье «Петербургу 
быть пусту» (1908). 

 
 

*   *   * 
 
Несмотря на созданный в «Отрывке» крайне мрачный образ 

России, ее судьба у Мицкевича еще не предрешена. «Идет почти 
гностическая борьба между силами Божьими и дьявольскими»; эта 
борьба «определит будущий облик России и повлияет на судьбу 
всего человечества» [Gall, 2010, s. 149]. Мотив «непредрешенно-
сти» возникает в «Отрывке» дважды, сначала в стихотворении 
«Дорога в Россию»: [Шварцбанд, 1988, с. 70].  

Когда же свободы заря заблестит, – 
Дневная ли бабочка к солнцу взлетит, 
В бескрайнюю даль свой полет устремляя, 
Иль мрака создание – совка ночная?  

[Мицкевич, 1952, с. 241] 
 

В стихотворении «Памятник Петру Великому» Петр 
 

Одним прыжком на край скалы взлетел, 
Вот-вот он рухнет вниз и разобьется. 
Но век прошел – стоит он, как стоял. 
Так водопад из недр гранитных скал 
Исторгнется и, скованный морозом, 
Висит над бездной, обратившись в лед. 
Но если солнце вольности блеснет 
И с запада весна придет к России – 
Что станет с водопадом тирании? 

[Мицкевич, 1952, с. 267]  
Об ответе Пушкина на этот вопрос лучше всего сказал Натан 

Эйдельман:   
«Польский поэт всеми стихами “Отрывка” восклицает: нет! Петербургу. 
А Пушкин? <...> 
 
Куда ты скачешь, гордый конь, 
И где опустишь ты копыта? 
На вопрос – отвечено вопросом же! <...> 



 
Душенко К.В. 

 

 

230

Однако Мицкевич хоть и спрашивает, но не верит. Пушкин 
спрашивает и верит» [Эйдельман, 1987, с. 276]. 

 
 

*   *   * 
 
Вопрос о судьбах России, поставленный польским и русским 

поэтами, ныне столь же актуален, как два века назад. Вопрос о 
Петре едва ли получит однозначный ответ. Но вопрос об образе 
Петербурга давно решен – и решен в пользу Пушкина; образ нев-
ской столицы во «Вступлении» к «Медному всаднику» стал кано-
ническим не только в России. 

 
 

Список литературы 
 

Аркин Д.Е. Медный всадник: Памятник Петру I в Ленинграде. – М.; Л.: Искусст-
во, 1958. – 54 с. 

Архипова А.В. Достоевский и Адам Мицкевич // Достоевский: Материалы и ис-
следования. – СПб., 1994. – Т. 11. – С. 13–27. 

Батюшков К.Н. Сочинения: В 2 т. – М.: Худож. лит., 1989. – 511 с. 
Белинский В.Г. Сочинения Александра Пушкина. Статья одиннадцатая и последняя // 
Белинский В.Г. Полн. собр. соч.: в 13 т. – М.: Академия наук СССР, 1955. –  
Т. 7. – С. 535–579. 

Бернадский С.В. Образ Петербурга в «Отрывке» III части «Дзядов» А. Мицкевича 
и его роль в формировании литературной традиции города // Анциферовские 
чтения: Материалы и тез. конф. (20–22 декабря 1989 г.). – Л., 1989. – С. 107–110. 

Гаспаров Б.М. Поэтический язык Пушкина как факт истории русского литератур-
ного языка. – Wien: Institut für Slavische Philologie, 1992. – 396 с. 

Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч.: В 30 т. – Л.: Наука, 1975. – Т. 13. – 456 с. 
Ивинский Д.П. «Медный всадник» и «Отрывок» III части «Дзядов» // Ивин-
ский Д.П. Пушкин и Мицкевич: История литературных отношений. – М.: Язы-
ки славянской культуры, 2003. – 433 с. – С. 287–324. 

Измайлов Н.В. Из истории замысла и создания «Медного всадника» // Пушкин и 
его современники: Материалы и исследования. – Л.: Изд-во АН СССР, 1930. – 
Вып. 38/39. – С. 169–190. 

Кюстин А. де. Россия в 1839 году. – Изд. 3-е, испр. и доп. – СПб.: Крига, 2008. – 
704 с. 

Макогоненко Г.П. Творчество Пушкина в 1830-е годы (1830–1833). – Л.: Худож. 
лит., 1974. – 376 с. 

Мастера искусства об искусстве: Избр. отрывки из писем, дневников, речей и 
трактатов: в 4 т. – М.; Л., 1936. – Т. 2. – 490 с. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

231

Мицкевич А. Собр. соч.: в 5 т. – М., 1952. – Т. 3. – 316 с. 
Наказ императрицы Екатерины II, данный Комиссии о сочинении проекта Нового 
уложения. – СПб.: Тип. Акад. наук, 1907. – 334 с. 

Немировский И.В. Библейская тема в «Медном Всаднике» // Русская литература. – 
Л., 1990. – № 3. – С. 3–17. 

Панич А.О. «Медный Всадник» А.С. Пушкина: от мифа к вымыслу. – Донецк: 
ДонГИ, 1998. – 96 с. 

Прокоп Я. Польский универсум: Литература, коллективное воображение, полити-
ческие мифы / пер. с польск. К. Душенко // Эон. – М.: ИНИОН, 1995. –  
Вып. 3. – С. 57–89. (Перевод глав из книги: Prokop J. Universum polskie: 
Literatura, wyobraźnia zbiorowa, mity polityczne. – Kraków: Universitas, 1993.) 

Пушкин А.С. Медный всадник / издание подготовил Н.В. Измайлов. – Л.: Наука, 
1978. – 288 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1947. – Т. 2, 
кн. 1. – 606 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1948. – Т. 3, 
кн. 1. – 635 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1937 а. –  
Т. 6. – 700 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1949 а. –  
Т. 11. – 600 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1949 б. –  
Т. 12. – 576 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1937 б. –  
Т. 13. – 651 с. 

Пушкин А.С. Полн. собр. соч.: [в 17 т.]. – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1949 в. –  
Т. 16. – 503 с. 

Радищев А.Н. Письмо к другу, жительствующему в Тобольске, по долгу звания 
своего. С.-Петербург, 8 августа 1782 года // Радищев А.Н. Полн. собр. соч. – М.: 
Изд-во АН СССР, 1938. – Т. 1. – С. 295–299. – (Опубл. в 1789 г.) 

Сартаков Е. Русская литература: Просто о важном. Стили, направления и течения. – 
М.: Бомбора, 2019. – 125 с. 

Силард С. Встреча Пушкина с Мицкевичем в «Петербурге» Андрея Белого // 
Contributi italiani al XIII Congresso Internazionale degli Slavisti: Ljubljana, 15–
21 agosto 2003. – Firenze: Firenze Univ. Press, 2014. – P. 573–590 

Хаев Е.С. Эпитет «медный» в поэме «Медный всадник» // Временник Пушкинской 
комиссии. 1981. – Л.: Наука, 1985. – С. 180–184. 

Цицерон. О государстве: О законах. О старости. О дружбе. Об обязанностях. Ре-
чи. Письма. – М.: Мысль, 1999. – 782 с. 

Шварцбанд С.А. А. Мицкевич и А. Пушкин, 1830–1833 гг.: К творческой истории 
создания «Медного всадника» // Cahiers du monde Russe et soviétique. – Paris, 
1985. – Vol. 26, N 3/4. – P. 395–411. 

Шварцбанд С.А. Логика художественного поиска А.С. Пушкина от «Езерского» 
до «Пиковой дамы». – Иерусалим: Магнес Пресс, 1988. – 244 с. 



 
Душенко К.В. 

 

 

232

Эйдельман Н.Я. Пушкин: Из биографии и творчества. 1826–1837. – М.: Худож. 
лит., 1987. – 482 с. 

Эпштейн М. Фауст и Петр на берегу моря // Эпштейн М. Парадоксы новизны:  
О литературном развитии XIX–XX веков. – М., 1988. – С. 41–64. 

Gall A. Konfrontacja z imperium: Mickiewicz (Dziady, cz. III) i Puszkin (Jeździec 
Miedziany) w perspektywie postkolonialnej // Słupskie prace filologiczne. Seria 
Filologia Polska. – Słupsk, 2010. – N 8. – S. 145–165. 

Kępiński A. Lach i Moskal: Z dziejów stereotypu. – Warszawa; Kraków: Państwowe 
Wydawictwo Naukowe, 1990. – 223 s. 

Kubacki W. Palmira i Babilon // Pamiętnik Literacki. – Wrocław, 1950. – N 1. – S. 47–89. 
Michalak G. Profecja w tekście «Ustępu» III części «Dziadów» a mit Petersburga // 

Pamiętnik Literacki. – Wrocław, 1990. – N 3. – S. 23–50. 
Mickiewicz A. Kurs drugoletni (1841–1842) literatury sławiańskiej wykładanéj w Kol-

legium Francuzkiem. – Paryż: [s.n.], 1842. – 276 s. 
Mickiewicz A. Poezye. – Paryż: Nakładem autora, 1832. – T. 4: Dziady. [Część III]. – 

287 p. 
Mitosek Z. Mickiewicz, Napoleon i Francuzi // Pamiętnik Literacki. – Wrocław, 1998. – 

T. 89, zesz. 1. – S. 13–25. 
Tretiak J. Mickiewicz i Puszkin: Studia i szkice. – Warszawa; Wende; Kraków: Anc-

zyc, 1906. – 334 s. 
Zemła M. Miłosz, Mickiewicz, Rosja // Pamiętnik Literacki. – Wrocław, 2014. – Z. 1. – 

S. 45–83. 
 
 

References 
Arkin, D.E. (1858). Mednyj vsadnik: Pamyatnik Petru I v Leningrade. Moscow; Lenin-

grad: Iskusstvo. 
Arhipova, A.V. (1994). Dostoevskij i Adam Mickevich. In: Dostoevskij: Materialy i 

issledovaniya. Saint-Peterburg. T. 11. S. 13–27. 
Batyushkov, K.N. (1989). Sochineniya: V 2 t. M.: Hudozh. lit. 
Belinskij, V.G. (1955). Sochineniya Aleksandra Pushkina. Stat’ya odinnadcataya i 

poslednyaya // Belinskij V.G. Poln. sobr. soch.: V 13 t. M.: Akademiya nauk 
SSSR.T. 7. S. 535–579. 

Bernadskij, S.V. (1989). Obraz Peterburga v «Otryvke» III chasti «Dzyadov» 
A. Mickevicha i ego rol' v formirovanii literaturnoj tradicii goroda // Anciferovskie 
chteniya: Materialy i tez. konf. (20–22 dekabrya 1989 g.). L.S. 107–110. 

Gasparov, B.M. (1992). Poeticheskij yazyk Pushkina kak fakt istorii russkogo literatur-
nogo yazyka. Wien: Institut für Slavische Philologie. 

Dostoevskij, F.M. (1975). Poln. sobr. soch.: V 30 t. L.: Nauka. T. 13. 
Ivinskij, D.P. (2003). «Mednyj vsadnik» i «Otryvok» III chasti «Dzyadov» // Ivin-

skij D.P. Pushkin i Mickevich: Istoriya literaturnyh otnoshenij. M.: Yazyki slavyan-
skoj kul’tury. S. 287–324. 

Izmajlov, N.V. (1930). Iz istorii zamysla i sozdaniya «Mednogo vsadnika» // Pushkin i 
ego sovremenniki: Materialy i issledovaniya. L.: Izd-vo AN SSSR. Vyp. 38/39. 
S. 169–190. 



Два Петра и два Петербурга: 
Мицкевич и Пушкин 

 

 

233

Custine, A. de. (2008). Rossiya v 1839 godu. Izd. 3-e, ispr. i dop. SPb.: Kriga. 
Makogonenko, G.P. (1974). Tvorchestvo Pushkina v 1830-e gody (1830–1833). L., 

Hudozh. lit. 
Mastera iskusstva ob iskusstve: Izbr. otryvki iz pisem, dnevnikov, rechej i traktatov:  

V 4 t. (1936). M.; L.T. 2. 
Mickiewicz, A. (1952). Sobr. soch.: V 5 t. M. T. 3. 
Nakaz imperatricy Ekateriny II, dannyj Komissii o sochinenii proekta Novogo uloz-

heniya (1907). SPb.: Tip. Akad. nauk. 
Nemirovskij, I.V. (1990). Biblejskaya tema v «Mednom Vsadnike» // Russkaya litera-

tura. L. № 3. S. 3–17. 
Panich, A.O. (1998). «Mednyj Vsadnik» A.S. Pushkina: ot mifa k vymyslu. Doneck: 

DonGI. 
Prokop, Ya. (1995). Pol’skij universum: Literatura, kollektivnoe voobrazhenie, poli-

ticheskie mify / Per. s pol’sk. K. Dushenko // Eon. M.: INION. Vyp. 3. S. 57–89. 
Pushkin, A.S. (1978). Mednyj vsadnik / Izdanie podgotovil N.V. Izmajlov. L.: Nauka. 
Pushkin, A.S. (1948). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR.T. 3, kn. 1. 
Pushkin, A.S. (1937 a). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR. T. 6. 
Pushkin, A.S. (1949 a). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR. T. 11. 
Pushkin, A.S. (1949 b). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR. T. 12. 
Pushkin, A.S. (1937 b). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR. T. 13. 
Pushkin, A.S. (1949 c). Poln. sobr. soch.: [V 17 t.]. M.; L.: Izd-vo AN SSSR. T. 16. 
Radishchev, A.N. (1938). Pis’mo k drugu, zhitel’stvuyushchemu v Tobol’ske, po dolgu 

zvaniya svoego. S.-Peterburg, 8 avgusta 1782 goda // Radishchev A.N. Poln. sobr. 
soch. M.: Izd-vo AN SSSR.T. 1. S. 295–299. 

Sartakov, E. (2019). Russkaya literatura: Prosto o vazhnom. Stili, napravleniya i te-
cheniya. M.: Bombora. 

Silard, S. (2014). Vstrecha Pushkina s Mickevichem v «Peterburge» Andreya Belogo // 
Contributi italiani al XIII Congresso Internazionale degli Slavisti: Ljubljana, 15–
21 agosto 2003. Firenze: Firenze Univ. Press. P. 573–590. 

Haev, E.S. (1985). Epitet «mednyj» v poeme «Mednyj vsadnik» // Vremennik Pushkin-
skoj komissii. 1981. L.: Nauka. S. 180–184. 

Shvarcband, S.A. (1985). Mickevich i A. Pushkin, 1830–1833 gg.: K tvorcheskoj istorii 
sozdaniya «Mednogo vsadnika» // Cahiers du monde Russe et soviétique. Paris. 
Vol. 26, N 3/4. P. 395–411. 

Shvarcband, S.A. (1988). Logika hudozhestvennogo poiska A.S. Pushkina ot «Ezer-
skogo» do «Pikovoj damy». Ierusalim: Magnes Press. 

Ejdel’man, N. Ya. (1987). Pushkin: Iz biografii i tvorchestva. 1826–1837. M.: Hudozh. lit. 
Epshtejn, M. (1988). Faust i Petr na beregu morya // Epshtejn M. Paradoksy novizny:  

O literaturnom razvitii XIX–XX vekov. M.S. 41–64. 
Gall, A. (2010). Konfrontacja z imperium: Mickiewicz (Dziady, cz. III) i Puszkin (Jeź-

dziec Miedziany) w perspektywie postkolonialnej // Słupskie prace filologiczne. Se-
ria Filologia Polska. Słupsk. N 8. S. 145–165. 

Kępiński, A. (1990). Lach i Moskal: Z dziejów stereotypu. Warszawa; Kraków: 
Państwowe Wydawictwo Naukowe. 

Kubacki, W. (1950). Palmira i Babilon // Pamiętnik Literacki. Wrocław. N 1. S. 47–89. 



 
Душенко К.В. 

 

 

234

Michalak, G. (1990). Profecja w tekście «Ustępu» III części «Dziadów» a mit Petersburga // 
Pamiętnik Literacki. Wrocław. N 3. S. 23–50. 

Mickiewicz, A. (1842). Kurs drugoletni (1841–1842) literatury sławiańskiej wyk-
ładanéj w Kollegium Francuzkiem. Paryż: [Без изд.]. 

Mickiewicz, A. (1832). Poezye. Paryż: Nakładem autora. T. 4: Dziady. [Część III]. 
Mitosek, Z. (1998). Mickiewicz, Napoleon i Francuzi // Pamiętnik Literacki. Wrocław. 

T. 89, zesz. 1. S. 13–25. 
Tretiak, J. (1906). Mickiewicz i Puszkin: Studia i szkice. Warszawa: Wende; Kraków: 

Anczyc. 
Zemła, M. (2014). Miłosz, Mickiewicz, Rosja // Pamiętnik Literacki. Wrocław. Z. 1. 

S. 45–83. 


