
Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

138

УДК: 1013.1018 
 
 
 
 
 
 
 
 

Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В.,  
Гранин Р.С., Мельник С.В., Гагинский А.М.,  

Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

ОСНОВНЫЕ НАПРАВЛЕНИЯ РАБОТЫ  
ОТДЕЛА ФИЛОСОФИИ ИНИОН РАН1 

Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Москва, Россия, gwvoloshin@gmail.com 

 
Аннотация. В статье рассматриваются общие направления исследователь-

ской работы сотрудников отдела философии ИНИОН РАН, выделяются особен-
ности научных интересов каждого ученого, результаты, полученные за последние 
годы работы. 

Ключевые слова: отдел философии; направления работы; философия нау-
ки, история философии, религиоведение, эсхатология; логика; мышление; этика; 
биоэтика; искусственный интеллект; философия информатики; антропология; 
эпистемология; социальная философия; теология. 

Поступила: 25.09.2019                        Принята к печати: 05.11.2019 
 

 

                                           
1 © Г.В. Хлебников, Ю.А. Кимелев, Л.А. Боброва, О.В. Летов, А.М. Га- 

гинский, Р.С. Гранин, С.В. Мельник, С.В. Погорельская, Ю.В. Пущаев, И.М. Ци- 
бизова, 2019 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

139

Khlebnikov G.V., Kimelev Yu.A., Bobrova L.A., Letov O.V., 
Granin R.S., Melnik S.V., Gaginsky A.M., 

Pogorelskaya S.V., Pushchaev Yu.V., Tsibizova I.M. 
The main directions of work of 

INION RAN’s Department of Philosophy 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, gwvoloshin@gmail.com 

 
Abstract. The article discusses the general directions of research work of 

INION RAN’s Department of Philosophy, highlights the features of the scientific inter-
ests of each scientist, the results obtained in recent years. 

Keywords: Department of Philosophy; directions of work; philosophy of sci-
ence, history of philosophy, religious studies, eschatology; logics; thinking; ethics; 
bioethics; artificial intelligence; philosophy of computer science; anthropology; episte-
mology; social philosophy; theology. 

Received: 25.09.2019                                             Accepted: 05.11.2019 
 
 
В XX в. оказались несостоятельными как социальный проект 

построения «бесклассового общества рабочих и крестьян» в СССР, 
так и, ранее, расовый проект национал-социализма по выращива-
нию сверхчеловека германской расы, господина всех других лю-
дей мира, в фашистской Германии. Либеральный проект США,  
основанный на финансово-экономическом господстве США и За-
падной Европы в мире, также, как мы видим, находится в кризисе. 
Таким образом, в мире к началу XXI в. сложилась ситуация, когда 
по существу нет объединяющей и сплачивающей всех людей об-
щей идеи, индивиды не знают, что делать в условиях явно кризис-
ной ситуации происходящих и грозящих эсхатологических событий. 

В отделе философии ИНИОН РАН рядом ученых ведутся 
различные исследования как в ракурсе более глубокого анализа 
идущих в мире социально-культурных процессов, так и с позиций 
определения позитивных и конструктивных направлений возмож-
ного цивилизационного развития. Была расширена тематика иссле-
дований узловых событий, включая симптомы кризиса человека, 
появление искусственного интеллекта, возрастание роли религии в 
мире и жизни отдельных людей, тематику развертывания инфор-
мационных войн. 



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

140

Отдел философии был одним из инициаторов создания жур-
нала «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты», по-
скольку проблема человека является сквозной для философии.  
В отделе эта проблема рассматривалась в самых различных аспек-
тах, начиная с этических вопросов и кончая социальными пробле-
мами. Важной остается историческая проблема изучения человека в 
философии. В 1990-е годы проблема человека вышла на первый план, 
что было вызвано проблемами технологической революции, глобали-
зации и перестройки. Одновременно встает вопрос о роли человече-
ского фактора в науке. В связи с этим сотрудники отдела философии 
каждый по своему профилю специализации разрабатывают наиболее 
актуальные и перспективные направления развития современной 
науки, создавая новую информационную базу гуманитарного знания, 
нового профиля исследований, соединяющих в единое целое анали-
тический и информационный аспекты фундаментальной науки. 

Во второй половине ХХ в. наиболее интенсивно развивалась 
философия науки. В отделе готовились материалы к международ-
ным конференциям по логике, методологии и философии науки, 
выпускались сборники статей и рефератов, была опубликована 
коллективная монография. В этих материалах отражалось развитие 
западной философии науки: от логического позитивизма к постпо-
зитивизму. В 1980-е годы была отмечена новая тенденция: возврат 
к аналитической философии. В частности, тенденция рассмотреть 
заново (по отношению к 30-м годам ХХ в.) вопрос о единстве нау-
ки в свете современных достижений логики (см.: [Боброва, 2003]). 

ХХ в. называют «Золотым веком логики» (Г. фон Вригт), по-
скольку именно логика была отличительным признаком филосо-
фии ХХ в. Сегодня логика выделяется из философии в самостоя-
тельную дисциплину. Она теснее связывается с наукой и 
обыденной жизнью, разрабатывает новые инструменты и идеи: 
растет аппарат неклассической логики, развивается неформальная 
логика, теоретико-игровая семантика, логика вопросов, теория ар-
гументации (см.: [Боброва, 2013]). 

В конце ХХ – начале ХХI в. в эпистемологии, освободив-
шейся от давления позитивизма, начались процессы ее сближения 
с естественными науками, появилось стремление рассматривать 
проблемы познания с естественно-научных позиций. В отделе го-
товятся материалы по новым направлениям в эпистемологии: ге-



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

141

нетической эпистемологии, натурализованной и эволюционной 
эпистемологии [Панченко, Боброва, 1997]. 

Сегодня в связи с бурным развитием наук о мышлении (пси-
хологии, неройнаук, антропологии и т.д.) особое внимание уделя-
ется проблемам мышления, мозга и интеллекта, влиянию инфор-
мационной техники на мышление и мозг человека [Боброва, 2019]. 

Исследования проблемы развития идей беспредпосылочных 
начал в древней, средневековой и новой философии позволили 
выявить, что уже Платон ясно указывал на единство бытия и бла-
га, описывавшегося как такое начало: познаваемые предметы по-
знаются именно благодаря присутствию в них блага, причем от 
него они получают бытие и сущность, – идея, оказавшая большое 
влияние на последующую культуру, особенно через христианское 
мировоззрение (см.: [Гагинский 2018 в; Гагинский, 2018 г]). По-
следнее, опираясь на библейский текст, – в частности, на повто-
ряющееся в Книге Бытия замечание о творении – «и вот, хорошо 
весьма», – понимало мир как не просто существующее, но и как 
являющееся, одновременно, благом. Внутренняя связь бытия, еди-
ного и блага найдет к XIII в. выражение в учении о трансценден-
талиях и идее обратимости бытия и блага, а позднее приведет к 
объединению дескриптивных и прескриптивных высказываний и 
их критике у Д. Юма (при смене онтологической парадигмы бытие 
и благо уже не мыслятся как обратимые, а переход от сущего к 
должному становится проблематичным) (см.: [Гагинский, 2018 а]). 

В ряде публикаций сотрудников отдела философии рассмот-
рено значение работ Аристотеля [Гагинский, 2016] как предтечи 
средневекового учения об обратимости бытия, единого, блага и 
истины, причем раскрывается значение понятия «трансценден-
тальной онтологии» для описания средневековой, а также отчасти 
античной и новоевропейской философии: поскольку учение о 
трансценденталиях выражает существенные черты европейской 
метафизики, постольку последняя до определенной степени явля-
ется трансцендентальной онтологией; разобрано решение Боэцием 
ряда богословских и философских вопросов [Гагинский, 2019]. 
среди которых – обоснование монотеизма при допущении ипо-
стасного нетождества Отца, Сына и Святого Духа; предпринята 
попытка рассмотреть «гильотину Юма» в контексте средневеково-
го учения о трансценденталиях [Гагинский, 2018 а]. Для этого сна-
чала раскрываются исходные положения самой трансценденталь-



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

142

ной доктрины. Показывается, в частности, что она основана на 
констатации внутренней связи бытия и блага, которые понимаются 
как равнозначные (ens et bonum convertuntur). В таком контексте 
«гильотина» предстает в несколько ином ракурсе – не столь раз-
рушительном по отношению к этическим системам, но в то же 
время сохраняющем теоретическую значимость юмовского прин-
ципа. Вместе с тем раскрываются внутренние трудности традици-
онной интерпретации проблемы сущего и должного; изучается 
вопрос о влиянии экзегетики Оригена на аргументацию Ария; вы-
являются предпосылки учения о трансценденталиях в Античности 
[Гагинский, 2017 а]. 

Кроме того, освещены некоторые предпосылки рациональ-
ной теологии, которые, как правило, представляются само собой 
разумеющимися и потому принимаются по умолчанию [Гагин-
ский, 2019]. В частности, важнейшей предпосылкой для научной 
рациональности является допущение бытия исследуемого предмета. 
Однако в случае теологии, как показано, такое допущение являет-
ся проблематичным, поскольку оно ставит Бога в зависимость от 
бытия, вследствие чего божественное оказывается вторичным по 
отношению к бытийному. А именно, если доказывается бытие Бо-
га, значит, допускается, хотя бы на уровне теоретической возмож-
ности, что Бога может и не быть. После того как такой способ 
мышления становится логически приемлемым, открывается воз-
можность и для психологического сомнения в бытии Бога. В каче-
стве альтернативы представители теологии постмодерна [Гагин-
ский, 2017 б] предлагают говорить о свободе Бога от бытия, 
однако такой дискурс является проблематичным ввиду того, что 
он принимает в качестве аксиомы тезис об отсутствии Бога. В за-
ключение намечается возможный выход из сложившейся ситуации 
с помощью учения о божественных энергиях [Гагинский, 2018 б]. 

В рамках работы отдела философии осуществляется систем-
ный анализ эсхатологической проблематики в русской религиозно-
философской традиции [Гранин, 2016; Гранин, 2017; Гранин, 
2019]. Эсхатология реконструируется как феномен философской 
мысли того же порядка, что и метафизика всеединства, русский 
космизм, персонализм, идея богочеловечества. В работе [Гранин, 
2016] обосновывается тезис о том, что в рамках русской философии 
эсхатология выступает в качестве предельного проблемного поля 
философской метафизики, где мыслится антиномическое совпаде-



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

143

ние онтологической, гносеологической, антропологической и эк-
зистенциальной проблематики. Эсхатология становится символом 
трансцендентального горизонта, в котором совпадают история и 
вечность, божественное и тварное. Каноническое деление эсхато-
логии на «общую» и «индивидуальную» интерпретируется в экзи-
стенциальных терминах, где историческая эсхатология является 
своего рода экстериоризацией человеческих представлений и пе-
реживаний собственной смертности, опосредованным осмыслени-
ем которой на «экзотерическом» уровне выступает смерть симво-
лическая, обыгрываемая в ритуалах инициации. 

В рамках исследовательской деятельности в отделе готовится 
аналитический обзор на тему «Истоки интеллектуальной традиции 
Евразии: От древности до современности» (автор – С.В. Глухов). 
Представлен ретроспективный анализ мифологических, религиоз-
ных и философских систем, развивавшихся на территории Евразии 
(включая североафриканскую зону) примерно с IV в. до н.э. и по 
сегодняшний день. Прослеживается современный научный подход 
к формированию стереотипов интеллектуальной мысли данного 
региона, начиная с примитивной и мифологической и заканчивая 
религиозно-философской. Рассматривается преемственность меж-
ду традиционными интеллектуальными системами (шумерская, 
древнеегипетская, греческая, индоевропейская мифологии) и акту-
альными религиозно-философскими парадигмами (авраамические 
религии, античная философия, философия модерна и постмодер-
на). Анализируется ментальный и психологический фон социаль-
но-культурной и нравственной деятельности человека, каким он 
предстает в рамках евразийского пространства. Вводится понятие 
«сакрального гендера», связывающего воедино традицию и совре-
менное знание. 

В рамках работы сотрудников отдела в области философии 
религии и религиоведения стоит отметить работы Ю.А. Кимелева, 
который предложил свое общее видение современной философии 
религии, разработал классификацию ее объектной сферы, положив 
в ее основу разделение на философское религиоведение и фило-
софскую теологию. Дифференцированное рассмотрение объектной 
сферы философии религии позволило четче охарактеризовать ее 
отношения со светской философией, с одной стороны, и теологией 
христианских конфессий – с другой. Это также позволило более 
четко концептуализировать отношения с дисциплинарным рели-



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

144

гиоведческим комплексом (см.: [Кимелев, 1988; Кимелев, 1989; 
Кимелев, 1993; Кимелев, 1998]). 

Метафизическая и философско-онтологическая проблемати-
ка является устойчивым объектом историко-философской и сис-
темно-теоретической работы Ю.А. Кимелева. Основной своей за-
дачей в этой области он считает реконструкцию и анализ 
актуального состояния онтолого-метафизической сферы в целом. 
В эту сферу в настоящее время входит не только указанная про-
блематика, но и так называемая критика метафизики, давно став-
шая относительно автономным дисциплинарным образованием 
(см.: [Кимелев, 1996; Кимелев, 2014; Кимелев, 2015]). 

Под философской антропологией в современной философии 
понимаются разнообразные воззрения и концепции, целью кото-
рых является «философское постижение человека». В настоящее 
время они включают и традиционные образцы философско-
антропологической теории, и новаторские разработки, связанные с 
аналитической философией сознания в многообразии ее форм. 
Ю.А. Кимелев демонстрирует возможность объединения гетероген-
ного актуального философско-антропологического «поля» посред-
ством концепции «сущностно-онтологического образа человека». 
Акцент делается на том, что эта концепция способна к постоянной 
открытости, содержит возможность осмысления и включения но-
вых философских и научных результатов разработки антропологи-
ческой проблематики (см.: [Кимелев, 1985; Кимелев, 2007; Киме-
лев, 2018 б]). 

Значительное внимание уделяется анализу отношений между 
философией и социологией. Результатом стал ряд работ, посвя-
щенных методологии социальных наук, а также разработка кон-
цепции «философии социальных наук» (см.: [Кимелев, 2006; Киме-
лев, 2011; Кимелев, 2013]). К работе в этой области можно отнести 
и публикации, посвященные прошлому и настоящему философ-
ской дисциплины «философия истории» (см.: [Кимелев, 2009; Ки-
мелев, 2010; Кимелев, 2018 а; Кимелев, Полякова, 2017]). 

Здесь можно указать на осуществленное совместно с Н.Л. По- 
ляковой крупное исследование, которое посвящено процессу взаи-
модействия античной и средневековой метафизики, античной фило-
софской теологии, христианской теологии в истории европейской 
астрономии. Этот процесс прослеживается вплоть до коперникан-
ской революции как основополагающего события в становлении 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

145

математического естествознания эпохи модерна. Объектом иссле-
дования становится и участие в этом процессе исламской средневе-
ковой философии (см.: [Кимелев, Полякова, 2009]). 

О.В. Летов особое внимание уделяет новейшим публикациям 
и разработкам в области биоэтики, медицинской этики, экологии, 
девиантного поведения. Им рассматриваются такие этические ка-
тегории, как информированное согласие пациента, принцип свобо-
ды выбора субъекта, субъект исследования, принимающий участие 
в эксперименте в качестве испытуемого, процесс интернализации 
и др. (см.: [Летов, 2008; Летов, 2009]). Отмечается, в частности, что 
традиционно медицинские услуги оказывались в рамках системы, 
которая отличалась иерархической структурой и строго контроли-
ровалась. Как правило, врачи сообщали пациентам минимум ин-
формации относительно их диагноза. В последнее время полюс 
взаимодействия в теории сместился от врача к пациенту. В отно-
шениях между врачом и пациентом наметились новые перспекти-
вы: люди, нуждающиеся в медицинской помощи, все чаще стали 
обращаться к Интернету и другим средствам современной комму-
никации. 

Под биоэтикой в настоящее время понимают биомедицин-
скую этику как прикладную дисциплину, как, например, этика 
бизнеса, этика окружающей среды и т.п. Иными словами, биоэтика – 
это не моральная философия как базовая этика в том смысле, что 
существуют базовая наука и прикладная наука. Таким образом, 
стандартная биоэтика суть медицинский и клинический подход к 
этике. Современная биоэтика представляет собой «нормальную» 
науку в куновском смысле этого слова. «Нормальная наука», со-
гласно Т. Куну, сводится к одному предложению: она «работает». 
Своим происхождением она обязана случаям или фактам из прак-
тики биологических исследований или медицины. 

В начале XXI в. в кризисе находится не только биоэтика, но 
и медицина как система социального здравоохранения. Причинами 
этого кризиса могут быть разнообразные факторы, такие как рост 
влияния финансового капитала по отношению к целям социальной 
политики, увеличение средней продолжительности жизни населе-
ния развитых стран, «перевертывание» социальных пирамид в 
«информационном» обществе, успехи биологии и медицины, 
дающие надежду богатым людям выиграть еще одну жизнь. Ука-
занный кризис является многомерным, поэтому не вызывает удив-



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

146

ления обращение представителей биоэтики к междисциплинарным 
исследованиям (см.: [Летов, 2009]). 

Возникает необходимость рассматривать биомедицинскую 
этику сквозь призму более широкого контекста системы здраво-
охранения. Вопрос сводится к тому, может ли биоэтика стать но-
вой дисциплиной с собственными методами, нормами, признан-
ными текстами, программой. Как показывает история науки, 
дисциплина превращается в «иную», когда новая теория формиру-
ется как ответ на новые возникшие проблемы, что приводит к не-
обходимости формирования новых языков и новых подходов. 
Иными словами, новая наука формируется вовсе не потому, что 
некоторые ученые стремятся к определенным переменам. Биоэти-
ку можно рассматривать в качестве этического контроля по отно-
шению к биомедицинской практике и научным исследованиям. Не 
случайно представители фармацевтических компаний оказывают 
посильное сопротивление по отношению к биоэтическим исследо-
ваниям. Вместе с тем, уделяя пристальное внимание нормам пове-
дения ученого в рамках научного исследования, последователи 
биоэтики немного места отводят изучению норм биоэтического 
исследования. Если принять во внимание биоэтические исследова-
ния на других континентах, то встает необходимость расширения 
антропологического базиса принципализма. Последователи био-
этики должны принимать во внимание разнообразие и плюрализм 
культурных сообществ того или иного региона земного шара (см. 
[Летов, 2008]). Предмет биоэтики следует обогатить достижения-
ми социальной, академической и научной культуры. Он может 
быть расширен за счет обращения представителей биоэтики к та-
ким областям знания, как социология, антропология, политика, 
этнография, демография и др. Особое место в этом ряду занимает 
искусство. Поскольку представление о прекрасном составляет ба-
зис человеческого опыта, этот опыт способен внести существен-
ный вклад в развитие как медицины, так и биоэтики. 

Отдельным направлением исследований отдела философии 
является изучение проблем межрелигиозного диалога. Религия на 
протяжении всей истории человечества играла большую роль в 
жизни отдельных людей, обществ и цивилизаций. В конце XIX – 
начале XX в. широкое распространение получило представление, 
что религия должна естественным образом прийти в упадок и вы-
родиться в условиях развития научной рациональности, техничес- 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

147

кого прогресса и модернизации обществ. Религия в рамках этого 
подхода рассматривалась как связанная со многими заблуждения-
ми и предрассудками устаревшая, архаическая форма человечес- 
кого сознания, которой просто не останется места в новом, дина-
мично меняющемся мире. Эта позиция, во многом связанная с 
противопоставлением науки и религии, позитивистской парадиг-
мой и особым представлением о прогрессе, до сих пор оказывает 
большое влияние на восприятие религии, особенно в нашей стра-
не, где на протяжении десятилетий насаждалась атеистическая 
идеология. 

Однако сегодня можно с уверенностью говорить, что секу-
лярная гипотеза оказалась ошибочной. Как констатирует извест-
ный американский социолог религии Питер Бергер, мир остается 
«таким же яростно религиозным, как был всегда, а в некоторых 
местах даже более, чем когда-либо еще» [Berger, 1999, p. 2].  
Современность, утверждает этот ученый, породила не секуляриза-
цию, а плюрализм, т.е. многообразие мировоззренческих и ценно-
стных систем, сосуществующих в рамках одного общества. Вслед-
ствие формирования единого информационного пространства, 
создаваемого Интернетом и СМИ, развития электронных комму-
никационных технологий, в том числе социальных сетей и мес-
сенджеров, повышения степени мобильности человека, земной 
шар, по меткому выражению канадского философа М. Маклюэна, 
«сжался» до размеров «глобальной деревни». Современный мир, в 
котором религиозное сознание в его различных формах продолжает 
занимать значимое место, характеризуется беспрецедентно высокой 
степенью взаимозависимости и взаимосвязи. В этих условиях осо-
бую актуальность приобретает задача осмысления комплекса проблем, 
связанных с выстраиванием отношений между последователями 
разных религий, что обычно обозначается термином «межрелиги-
озный диалог». 

Словосочетание «межрелигиозный диалог» сегодня часто 
встречается в выступлениях политиков, общественных и религи-
озных деятелей, ученых и экспертов, в средствах массовой инфор-
мации. Вместе с тем адекватное описание этого феномена в широ-
ком многообразии его возможных форм представляет собой 
научную проблему, которая до сих пор не решена. Причем в Рос-
сии, вследствие семидесятилетнего периода господства атеистичес- 
кой идеологии, в отличие от Запада, этой теме не уделялось  



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

148

должного внимания. Современный исследователь Т. Мерриган 
считает, что межрелигиозный диалог можно отнести к особому 
классу терминов, которые все используют, но никто не может объ-
яснить их значение [Merrigan, 2017, p. 2]. В этом контексте он пи-
шет: «диалог, возможно, является наиболее неясным (ambiguous) 
термином в лексиконе, формирующемся в связи с вызовом, кото-
рый был брошен религиям глобализацией и плюрализмом. При 
попытке истолкования этого понятия возникает целый диапазон 
взаимосвязанных проблем, таких как конкретные цели диалога… 
условия диалога, темы, которые должны обсуждаться (или избе-
гаться) в его процессе, критерии оценки успеха диалога и так да-
лее» [Merrigan, 2017, p. 2–3]. Понятие межрелигиозного диалога 
может употребляться в разных смыслах и контекстах, обозначая 
обширный спектр способов межрелигиозного взаимодействия.  
В общем, пользуясь словами В.К. Шохина, можно заключить, что 
«и в понимании семантики “диалога религий”, и в осмыслении его 
задач царят неопределенность и неясность» [Шохин, 1997]. Вопросы 
межрелигиозного диалога исследуются в работах С.В. Мельника 
(см.: [Мельник, 2017]). 

В отделе философии ведется мониторинг современных запад-
ных философских дискуссий, связанных с меняющейся идентично-
стью Окцидента. Регионально исследования концентрируются в 
основном на ситуации в философском мире стран «Европейского 
ядра» (стран – основательниц ЕС), основной акцент делается на 
Германии. В стране идут процессы изменения исторического соз-
нания, внутри- и внешнеполитических концепций, происходит 
слом старой, сформировавшейся в послевоенные годы и распро-
страненной после воссоединения и на «восток» страны, идентич-
ности. 

С.В. Погорельская широко освещает западную философскую 
дискуссию о «Черных тетрадях» М. Хайдеггера, посмертные сочи-
нения М. Хайдеггера, а также вызвавшие наибольший резонанс в 
западной дискуссии издания по этой теме, например книги 
П. Травни и Д. Ди Чезаре. В частности, уделялось внимание и фи-
лософам, стоящим в традициях франкфуртской школы – Акселю 
Хоннету и Юргену Хабермасу (см.: [Погорельская, 2019 а; Пого-
рельская, 2019 б; Погорельская, 2019 в; Погорельская, 2019 г]). 

Одним из направлений научно-исследовательской деятель-
ности отдела философии является изучение истории философии 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

149

советского времени, а также того, какой она предстает в исследо-
ваниях зарубежных исследователей (см.: [Пущаев, 2018]. Следует 
отметить то достаточно парадоксальное обстоятельство, что, не-
смотря на то что советская философия отстоит от нас на совсем 
небольшой исторической дистанции, эта сфера является еще со-
вершенно малоизученной. При этом до сих пор и философия со-
ветского времени, и советский исторический период в целом и их 
оценки до сих пор вызывают горячие споры. Во многом от выра-
батывания отношения к советскому историческому периоду зави-
сит и будущее нашей страны, какой путь развития она выберет. 

Другим из направлений исследований Ю.В. Пущаева являет-
ся изучение истории консервативной мысли России, причем как 
дореволюционного, так и советского и постсоветского периодов.  
В настоящее время Ю.В. Пущаев готовит также для издания в из-
дательстве ИНИОН РАН монографию под названием «Русский 
дореволюционный, советский и современный консерватизм: ос-
новные проблемы». 

В публикациях отдела философии отслеживаются тенденции 
в развитии современной зарубежной философской мысли в Юго-
Восточной и Южной Европе на южнославянском, албанском, 
итальянском и испанском языковом пространстве (см. работы 
И.М. Цибизовой, опубликованные в журнале «Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 
философия»). 

В публикациях сотрудников отдела разрабатывается новый 
подход к изучению античной философии и Античности в целом, 
при котором в строгом соответствии с первоисточниками первосте-
пенное внимание уделяется пониманию природы трансцендентных 
сил и характера их отношений с имманентным миром форм, матери-
альных агентов и людей (см. работы Г.В. Хлебникова). При этом 
удается показать, что в первоисточниках речь идет не столько о 
мифологических эпизодах, транслируемых в преданиях и исклю-
чительно религиозных текстах, сколько о реальных и исторически 
достоверных событиях, обобщаемых в нарративах и авторских 
текстах, которые затем уже подвергаются многоплановым фило-
софско-культурным интерпретациям и аналитическим исследова-
ниям. В них, среди другого, устанавливается, что первые, помимо 
прямого воздействия и вмешательства в дела последних, широко 
используют то, что принято считать природными силами, а также 



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

150

закономерности, объединяемые людьми как в категории предо-
пределения, судьбы, рока, случайности, случая, совпадения(-ий), 
странности, аномальности происходящего и т.п., так и различные 
психические феномены, связанные с технологиями управления 
сознанием, архетипами и типами восприятия реальности человече-
скими существами. Тем самым возвращается возможность более 
комплексного и глубокого понимания реальности, ее многоуров-
невой структуры, включающей в себя, по-видимому, не только ис-
ключительно физические и материальные объекты, но и измерения 
со своим контентом, в котором также имеются свои жители-
ультрасущества, известные в культуре под именами демонов, ге-
роев, божественных и полубожественных существ. 

 
 

Список литературы 
 

Боброва Л.А. Новый проект аналитической философии: Аналит. обзор. – М.: 
ИНИОН РАН, 2013. – 72 с. 

Боброва Л.А. Проблемы мышления в современной эпистемологии: Аналит. обзор. – 
М.: ИНИОН РАН, 2019. 

Боброва Л.А. Философия и логика: новые взаимосвязи: Аналит. обзор. – М.: 
ИНИОН РАН, 2003. – 64 с. – Режим доступа: http://inion.ru/site/assets/files/ 
1955/2003_filos_log.pdf (Дата обращения: 02.07.2019.) 

Гагинский А.М. «Гильотина Юма» в контексте средневекового учения о транс-
ценденталиях // Вопросы философии. – 2018 а. – № 10. – С. 189–200. 

Гагинский А.М. Аристотель и трансцендентальная онтология // Вопросы филосо-
фии. – 2016. – № 12. – С. 150–160. 

Гагинский А.М. Быть или не быть? Идея Бога в философской теологии // Вопросы 
теологии. – 2019. – Т. 1, № 1. – С. 41–55. 

Гагинский А.М. Влияние экзегетики Оригена на аргументацию Ария в контексте 
античной философской теологии // Христианское чтение. – 2017 а. – № 4. –  
С. 67–84. 

Гагинский А.М. Дискуссия о различии сущности и энергии в контексте византий-
ской онтологии // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитарного 
университета. Серия 1: Богословие. Философия. Религиоведение. – 2018 б. – 
№ 76. – С. 23–39. 

Гагинский А.М. Постметафизическая теология в контексте истории онтологии // 
История философии. – 2017 б. – Т. 22, № 1. – С. 53–67. 

Гагинский А.М. Скрытые предпосылки рациональной теологии // Философский 
журнал. – 2018 в. – Т. 1, № 1. – С. 111–124. 

Гагинский А.М. Философия беспредпосылочных начал. – М.: ИФ РАН, 2018 г. – 
193 с. 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

151

Глухов С.В. Интеллектуальная традиция Евразии: От древности до современно-
сти: аналит. обзор. – М.: ИНИОН РАН, 2020 (в печати). 

Гранин Р.С. Аналитическая эсхатология: Монография. – М.: ИНИОН РАН, 2019. – 
в печати. 

Гранин Р.С. Эсхатологические исследования в России XXI в.: Аналит. обзор. – 
М.: ИНИОН РАН, 2017. – 101 с. 

Гранин Р.С. Эсхатология как феномен русской религиозно-философской метафи-
зики. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2016. – 144 с. 

Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – М.: ИНИОН 
РАН, 2014. – 93 с. 

Кимелев Ю.А. Западная философия истории на рубеже XX–XXI вв. – М.: ИНИОН 
РАН, 2009. – 95 с. 

Кимелев Ю.А. Западная философская антропология на рубеже XX–XXI вв. – М.: 
ИНИОН РАН, 2007. – 75 с. 

Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – М.: ИНИОН 
РАН, 2018 а. – 95 с. 

Кимелев Ю.А. Методология социальных наук. Современные дискуссии. – М.: 
ИНИОН РАН, 2011. – 93 с. 

Кимелев Ю.А. Современная буржуазная философско-религиозная антропология. – 
М.: Наука, 1985. – 143 с. 

Кимелев Ю.А. Современная западная философия религии. – М.: Мысль, 1989. – 285 с. 
Кимелев Ю.А. Современная испанская философия. – М.: ИНИОН РАН, 2010. –  92 с. 
Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – М.: ИНИОН РАН, 2015. –  100 с. 
Кимелев Ю.А. Современные зарубежные исследования по истории философской 
метафизики. – М.: ИНИОН РАН, 1996. – 46 с. 

Кимелев Ю.А. Субъект и «субъективность» в современной западной социальной 
философии. – М.: ИНИОН РАН, 2006. – 95 с. 

Кимелев Ю.А. Философия религии. Систематический очерк – М.: NB, 1998. – 
423 с. 

Кимелев Ю.А. Философия социальных наук на рубеже XX–XXI вв. – М.: ИНИОН 
РАН, 2013. – 85 с. 

Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. – М.: ИНИОН РАН, 
2018 б. – 96 с. 

Кимелев Ю.А. Философский теизм. – М.: Наука, 1993. – 127 с. 
Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: историче-
ские судьбы индивида модерна. – М.: Праксис, 2017. – 491 с. 

Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Наука и религия. Историко-культурный очерк. – 
М.: Наука, 1988. – 175 с. 

Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Философия и наука. От Анаксимандра до Коперни-
ка. – М.: РУДН, 2009. – 213 с. 

Летов О.В. Биоэтика и современная медицина. – М., 2009. – 252 с. 
Летов О.В. Уважение целостности субъекта как принцип биоэтики // Вопросы 
философии. – 2008. – № 7. – С. 106–114. 

Мельник С.В. Православие и хасидизм хабат: Личностная модель межрелигиозно-
го диалога. – М., 2017. – 250 с. 



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

152

Панченко А.И., Боброва Л.А. Эпистемология У. Куайна: Научно-аналит. обзор. – 
М.: ИНИОН РАН, 1997. – 45 с. 

Погорельская С.В. Мартин Хайдеггер, «Черные тетради»: актуальная дискуссия // 
Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты. – М.: ИНИОН РАН, 
2019 а. – № 4 (29). – С. 48–72. – в печати 

Погорельская С.В. Черные тетради. Новое измерение философии М. Хайдеггера: 
Аналитический обзор. – М.: ИНИОН РАН, 2019 б. – 105 с. 

Погорельская С.В. Юрген Хабермас о европейской интеграции: От воодушевле-
ния до разочарования (2011–2018) // Социальные и гуманитарные науки. Оте-
чественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия: Реферативный жур-
нал. – М.: ИНИОН РАН, 2019 в. – № 1. – С. 15–22. 

Погорельская С.В. Юрген Хабермас. Философ несбывшегося будущего // Чело-
век: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты. – М.: ИНИОН РАН, 2019 г. –  
№ 4 (29). – С. 27–46. – в печати 

Пущаев Ю.В. Русский дореволюционный, советский и современный консерва-
тизм: основные проблемы. – М.: ИНИОН РАН, 2019. – В печати. 

Пущаев Ю.В. Философия советского времени: М. Мамардашвили и Э. Ильенков 
(энергии отталкивания и притяжения). – М.: ИНИОН РАН, 2018. – 356 с. 

Хлебников Г.В. Античная философская теология. – М.: ЛЕНАНД, 2017. – 312 с. 
Шохин В.К. Диалог религий: идеология и практика // Альфа и Омега. – М., 1997. – 
№ 1 (12). – С. 281–295. 

Berger P.L. Desecularization of the world: a global overview // The desecularization of 
the world: resurgent religion and world politics. – Washington, 1999. – P. 1–18. 

Merrigan T. Introduction. Rethinking Theologies of Interreligious Dialogue // The Past, 
Present, and Future of Theologies of Interreligious Dialogue. – Oxford, U.K.: Oxford 
University Press, 2017. –  P. 280. 

 
 

References 
 

Bobrova L.A. (2013). New project of analytical philosophy: Analit. overview. – M.: 
INION RAS. 72 p. 

Bobrova L.A. (2019). Thinking Problems in Modern Epistemology: Analit. overview. – 
M.: INION RAS. 

Bobrova L.A. (2003). Philosophy and logic: new relationships: Analit. overview. – M.: 
INION RAS. – 64 p. – Access mode: http://inion.ru/site/assets/files/1955/ 
2003_filos_log.pdf (Date of access: 07.02.2019.) 

Gaginsky A.M. (2018 a). «Hume Guillotine» in the context of the medieval doctrine of 
transcendentals // Problems of Philosophy. – No. 10. – S. 189–200. 

Gaginsky A.M. (2016). Aristotle and Transcendental Ontology // Questions of Philoso-
phy. – N 12. – S. 150–160. 

Gaginsky A.M. (2019). To be or not to be? The idea of God in philosophical theology // 
Questions of theology. – T. 1. – N 1. – S. 41–55. 



Основные направления работы 
отдела философии ИНИОН РАН 

 

 

153

Gaginsky A.M. (2017 a). The influence of Origen's exegetics on the argument of Aria 
in the context of ancient philosophical theology // Christian reading. – N 4. – S. 67–84. 

Gaginsky A.M. (2018 b). Discussion on the difference between essence and energy in 
the context of the Byzantine ontology // Bulletin of the Orthodox St. Tikhon Humanitarian 
University. Series 1: Theology. Philosophy. Religious studies. – N 76. – S. 23–39. 

Gaginsky A.M. (2017 a). Postmetaphysical theology in the context of the history of 
ontology // History of philosophy. – T. 22. – N 1. – S. 53–67. 

Gaginsky A.M. (2018 v). Hidden premises of rational theology // Philosophical journal. – 
T. 11. – N 1. – S. 111–124. 

Gaginsky A.M. (2018 g). The philosophy of non-prerequisite principles. – M.: IF RAS. 
Moscow. – 193 p. 

Glukhov S.V. (2020). Eurasian Intellectual Tradition: From Antiquity to the Present: 
Analit. overview. – M.: INION RAS. 

Granin R.S. (2019). Analytical Eschatology: Monograph. – M.: INION RAS. 
Granin R.S. (2017). Eschatological studies in Russia of the XXI century: Analit. over-

view. – M.: INION RAS. – 101 p. 
Granin R.S. (2016). Eschatology as a phenomenon of Russian religious and philosophi-

cal metaphysics. – M.; St. Petersburg: Center for Humanitarian Initiatives. – 144 p. 
Kimelev Yu.A. (2014). Western metaphysics of the late XX – early XXI century. – M.: 

INION RAS. – 93 p. 
Kimelev Yu.A. (2009). Western philosophy of history at the turn of the 20 th –  

21 st centuries – M.: INION RAS. – 95 p. 
Kimelev Yu.A. (2007). Western philosophical anthropology at the turn of the 20 th – 

21 st centuries – M.: INION RAS. – 75 p. 
Kimelev Yu.A. (2018 a). Italian philosophy at the turn of the 20 th – 21 st centuries –  

M.: INION RAS. – 95 p. 
Kimelev Yu.A. (2011). The methodology of social sciences. Contemporary Discussions – 

M.: INION RAS. – 93 p. 
Kimelev Yu.A. (1985). Modern bourgeois philosophical and religious anthropology. – 

M.: Nauka. – 143 p. 
Kimelev Yu.A. (1989). Modern Western philosophy of religion. – M.: Thought. – 285 p. 
Kimelev Yu.A. (2010). Modern Spanish philosophy. – M.: INION RAS. – 92 p. 
Kimelev Yu.A. (2015). Modern philosophical ontology. – M.: INION RAS. – 100 p. 
Kimelev Yu.A. (1996). Modern foreign studies on the history of philosophical meta-

physics. – M.: INION RAS. – 46 p. 
Kimelev Yu.A. (2006). Subject and «subjectivity» in modern Western social philoso-

phy. – M.: INION RAS. – 95 p. 
Kimelev Yu.A. (1998). The philosophy of religion. Systematic review – M.: NB. – 423 p. 
Kimelev Yu.A. (2013). Philosophy of Social Sciences at the Turn of the 20 th –  

21 st Centuries – M.: INION RAS. – 85 p. 
Kimelev Yu.A. (2018 b). Philosophical anthropology and metaphysics. – M.: INION 

RAS. – 96 p. 
Kimelev Yu.A. (1993). Philosophical theism. – M.: Nauka. – 127 p. 
Kimelev Yu.A., Polyakova N.L. (2017). Art Nouveau and the process of individualiza-

tion: the historical fate of the individual Art Nouveau. – M.: Praxis. – 491 p. 



Хлебников Г.В., Кимелев Ю.А., Боброва Л.А., Летов О.В., Гранин Р.С., Мельник С.В., 
Гагинский А.М., Погорельская С.В., Пущаев Ю.В., Цибизова И.М. 

 

 

154

Kimelev Yu.A., Polyakova N.L. (1988). Science and religion. Historical and cultural 
essay. – M.: Nauka. – 175 p. 

Kimelev Yu.A., Polyakova N.L. (2009). Philosophy and science. From Anaximander to 
Copernicus. – M.: RUDN. – 213 p. 

Letov O.V. (2009). Bioethics and modern medicine. – M. – 252 p. 
Letov O.V. (2008). Respect for the integrity of the subject as a principle of bioethics // 

Questions of Philosophy. – N 7. – S. 106–114. 
Melnik S.V. (2017). Orthodoxy and Hasidism Habat: A personal model of inter-

religious dialogue. – M. – 250 s. 
Panchenko A.I. Bobrova L.A. (1997). Epistemology of W. Quine: Scientific-Analit. 

overview. – M.: INION RAS. – 45 p. 
Pogorelskaya S.V. (2019 a). Martin Heidegger, Black Notebooks: An Actual Discus-

sion // Man: Image and Essence. Humanitarian aspects. – M.: INION RAS. –  
N 4 (29). – S. 48–72 (in the press). 

Pogorelskaya S.V. (2019 b). Black notebooks. A new dimension of the philosophy of 
M. Heidegger: An analytical review. – M.: INION RAS. – 105 p. 

Pogorelskaya S.V. (2019 v). Jürgen Habermas on European Integration: From Inspira-
tion to Disappointment (2011–2018) // Social and Human Sciences. Domestic and 
foreign literature. Series 3: Philosophy. Abstract journal. – M.: INION RAS. – N 1. – 
P. 15–22. 

Pogorelskaya S.V. (2019 g). Jürgen Habermas. Philosopher of an unfulfilled future // 
Man: Image and essence. Humanitarian aspects. – M.: INION RAS. – N 4 (29). – 
S. 27–46. (in the press) 

Pushchaev Yu.V. (2019). Russian pre-revolutionary, Soviet and modern conservatism: 
the main problems. – M.: INION RAS. 

Pushchaev Yu.V. (2018). The philosophy of the Soviet era: M. Mamardashvili and 
E. Ilyenkov (repulsive and attractive energies). – M.: INION RAS. – 356 p. 

Khlebnikov G.V. (2017). Ancient philosophical theology. – M.: LENAND, 2017. – 
312 p. 

Shokhin V.K. (1997). Dialogue of religions: ideology and practice // Alpha and Omega. – 
M. – N 1 (12). – S. 281–295. 

Berger P.L. (1999). Desecularization of the world: a global overview // The deseculari-
zation of the world: resurgent religion and world politics. – Washington. – P. 1–18 

Merrigan T. (2017). Introduction. Rethinking Theologies of Interreligious Dialogue // 
The Past, Present, and Future of Theologies of Interreligious Dialogue. – Oxford, 
U.K.: Oxford University Press. – P. 280 


