
7

ФИЛОСОФИЯ ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ
PHILOSOPHY OF ART AND LITERATURE

УДК: 687            DOI: 10.31249/chel/2024.04.01

Оганов А.А.
ФЕНОМЕН ТРАНСГРЕССИИ В ИСКУССТВЕÓ

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова,
Высшее театральное училище (институт) им. М.С. Щепкина,

Россия, Москва, ikh2006@yandex.ru

Аннотация. Трансгрессия рассматривается как форма перехода и претво-
рения исходного материала творчества (слова, камня, звука) в произведение ис-
кусства. Вещь, тело переходят из одного качественного состояния в другое, в
этом процессе преодолевается их изначальная данность, их «самость». Преодоле-
ние материальной субстанции и ее претворение в художественную форму суть
единый самотождественный процесс. Природные свойства материала, несущие в
себе потенциал художественного претворения, оказывают существенное влияние
на направленность творческого поиска. Решение данной проблематики подкреп-
ляется соответствующими ссылками на М. Хайдеггера, Ж. Батая, Х-Г. Гадамера,
В. Подорогу, И. Гете, О. Мандельштама, М. Бахтина, Э. Неизвестного. В плане
перспектив исследования определяется диапазон проявлений трансгрессии в ис-
кусстве, обусловленный пространственно-временными характеристиками бытия
произведения, сменяемостью культурных парадигм, художественных направле-
ний, школ.

Ключевые слова: трансгрессия; искусство; произведение; материал творе-
ния; переход; преодоление; претворение; процесс; качество.

Поступила: 10.04.2024      Принята к печати: 25.06.2024

Ó Оганов А.А., 2024



Оганов А.А.

8

Oganov A.A.
The phenomenon of transgression in artÓ

Lomonosov Moscow State University,
The Mihail Shcepkin Higher Theater School (Institute),

Russia, Moscow, ikh2006@yandex.ru

Abstract. Transgression is regarded as a form of transition and transformation of
the source material of creativity (words, stone, sound) into a work of art. A thing, a
body, moves from one qualitative state to another. In this process, their original given-
ness, their “selfhood,” is overcome. Overcoming material substance and its transforma-
tion into artistic form is a single self-identical process. The natural properties of the
material, which carry the potential for artistic implementation, have a significant impact
on the direction of creative search. The solution to this problem is supported by references
to M. Heidegger, J. Bataille, H-G. Gadamer, V. Podoroga, I. Goethe, O. Mandelstam,
M. Bakhtin, E. Neizvestny. In terms of research prospects, the range of manifestations
of transgression in art is outlined. This range is determined by the spatio-temporal charac-
teristics of the work’s existence, the change of cultural paradigms, artistic movements,
and schools.

Keywords: Transgression; art; work; material of creation; transition; overcoming;
transformation; process; quality.

Received: 10.04.2024                                                  Accepted: 25.06.2024

Проявления трансгрессии (от лат. transgressio – переход)
весьма многообразны в природе, социуме, смене культурных па-
радигм, художественных школ и направлений. В акте трансгрес-
сии, как правило, происходит переход из одного качества в другое,
преодоление норм, запретов, традиций, моральных установок.

В этом своем инвариантном значении как фиксированное и
наблюдаемое явление со своей особой процессуальной характери-
стикой и трансформационными изменениями феномен трансгрес-
сии задолго до его терминологического именования получил ши-
рокое распространение в различных областях теоретического знания
и особенно в биологии, психологии, социологии, истории куль-
турных традиций, антропологии.

В философии трансгрессия означает преодоление неких пре-
дельных состояний, сложившихся представлений, установок, зако-

Ó Oganov A.A., 2024



Феномен трансгрессии в искусстве

9

нов. Как правило, это переход из одного качества в другое. В статье
из «Новой философской энциклопедии» «Трансгрессия и предел»
В.А. Подорога дает, пожалуй, наиболее обобщенное определение
трансгрессии: «…пространство перехода от одного фиксированно-
го состояния к другому, это граница перехода, скользящая черта,
указывающая на возможность перехода» [Подорога, 2001, с. 91].

Понятийное определение трансгрессии дал Ж. Батай. Он же
наряду с другими французскими философами (М. Фуко, М. Бланшо,
Ж. Делёз, П. Клоссовски, Р. Барт) ввел это понятие в философский
оборот. В культуре постмодернизма оно стало одним из ключевых,
определивших радикальную альтернативу классике с характерной
для нее системой ценностей.

Общим для того, что можно назвать трансгрессивной про-
блематикой в философии, является «вопрошание о пределе» и
«выход за предел». У М. Фуко это «жест, обращенный на пре-
дел…» [Фуко, 1994, с. 116], у Ж. Батая – «преодоление предела».

Под запреты может попадать все, что подвергает существо-
вание человека ограничению, давлению, стеснению, все норматив-
ное в морали, представлениях, поведении, хотя с точки зрения
здравого смысла они могут быть вполне целесообразными. У Ж. Ба-
тая приоритетными являются запреты на общественные установки
в отношении к смерти и сексуальности. Сторонником снятия огра-
ничений на проявления эротического является и М. Фуко, разде-
лявший во многом концептуальные положения Ж. Батая.

Современное понимание трансгрессии имеет длительную
предысторию, отразившуюся в философии, психологии, художе-
ственной практике. Тема трансгрессии затронута Г.В.Ф. Гегелем,
Ф. Ницше (постулат о смерти Бога), З. Фрейдом (концепт табу), в
творчестве И. Босха, Ш. Бодлера, А. Хичкока… Трансгрессивная
проблематика постмодернизма обстоятельно представлена пре-
имущественно в работах французских философов, и особенно
Ж. Батая («Запрет и трансгрессия», «Литература и зло», «Внутрен-
ний опыт») и М. Фуко («Предисловие к трансгрессии», «Слова и
вещи»). Статьи отечественных авторов на тему трансгрессии, как
правило, представляют собой разбор и комментирование филосо-
фии французских приверженцев постмодернизма. В них нередко
трансгрессия интерпретируется в негативном аспекте. В данной
статье представлена исключительно позитивная версия трансгрес-



Оганов А.А.

10

сивного опыта в искусстве. В этой области процессам часто ради-
кальных изменений как неотъемлемое их свойство присуща пре-
емственность. Известно, что в смене исторических эпох каждая
последующая несет в себе признаки, отпечаток предыдущих, и
вместе с тем она преодолевает их значимые культурные парадигмы.
Культура Возрождения при всей ее самобытности существенно
предопределена культурой Античности и Средневековья, откуда
пришли и широко распространились в искусстве религиозные сю-
жеты. Экранизации и инсценировки в искусстве, ставшие вполне
самодостаточными произведениями, были бы невозможны без их
оригинальных первоисточников, породивших новые интерпрета-
ции и толкования.

В искусстве трансгрессия имеет свою особенность и своеоб-
разие. Наиболее существенно то, что феномен трансгрессии опре-
деляющим образом сопряжен с понятием художественности – он-
тологической характеристикой природы искусства, его эстетического
качества. Будучи критерием искусства, художественность «санк-
ционирует» любые превращения, переходы из одного качества в
другое, выход за пределы предзаданного, общепринятого, «здравого
смысла».

В искусстве, как пишет М. Цветаева, «художественный за-
кон нравственного прямо-обратен… Художественное творчество в
иных случаях некая атрофия совести, тот нравственный изъян, без
которого ему, искусству, не быть» [Цветаева, 1991, с. 79]. И.В. Гё-
те считал, что в искусстве неприменимы понятия: «пристойно ли»,
«годится ли» [Гёте, 1975, с. 41]. А одним из трех главных против-
ников театра он полагал «очищенный высокими моральными
принципами вкус» [там же, с. 397]. У В. Белинского «нравственно –
все, что художественно». Конечно, и нравственность, и вкус, и
многое другое, что есть в искусстве, нам знакомо по жизни. Только
проявляясь в художественной реальности произведения, они могут
быть до неузнаваемости другими.

Трансгрессия повсеместно встречается в баснях, пословицах
и поговорках. Такая, скажем, как «скатертью дорога» в давние
времена была добрым пожеланием путнику. Но со временем ее
изначальный позитивный смысл сменился на явно ироничный.
Подобного рода смысловая трансгрессия укоренена в народном
творчестве, фольклоре, обрядах, частушках. В культуре и искусстве



Феномен трансгрессии в искусстве

11

часто стираются границы между совершенно разнородными вещами,
противоположностями. У древних греков Афина была то морем, то
змеей, то лошадью, на карнавальных шествиях головы зверей пре-
вращаются в маски, у Гоголя нос очеловечивается. Г. Плеханов в
«Письмах без адреса» приводит пример как в некотором племени в
дни траура носят одежду наизнанку. Возникает ритуальная значи-
мость этого акта, выражающая скорбь от утраты близкого человека.

В искусстве очень часто изобразительный ряд в метафори-
стической форме выражает смыслы, далекие от того, чем конкрет-
но в тексте произведения они порождены. Подобного рода пре-
вращения, переходы из материально предзаданного в идеальное
способны вызывать самые неожиданные ассоциации.

В художественном творчестве трансгрессия являет собой
переход, претворение исходного материала (слова, камня, звука,
краски), его вещной субстанции в само произведение. Одновре-
менно с этим преодолеваются его естественные, природные свой-
ства, его «самость», нейтральная бытийность. Вещь, тело перехо-
дят из одного состояния (качества, функции) в другое. При этом,
как пишет Э. Неизвестный: «…тело, чтобы стать выразительным,
обобщается, деформируется или трансформируется. Тело в искус-
стве начинает жить своей жизнью» [Неизвестный, 1992, с. 65]. На-
ступает другая его бытийность, инобытие.

Развернутое философское осмысление этого процесса пред-
ставлено в статье М. Хайдеггера «Исток художественного творе-
ния», где особое внимание уделяется характеристике «вещности»
исходного материала творения, обеспечивающего его художест-
венное «бытийствование». Имеется в виду не вообще абстрактно
понятая материальность, телесность, а вещная субстанция мате-
риала (не камень, а «каменистость», не краска, а «красочность» и т.д.).
Иными словами, акцентируется свойство материала, его фактура,
структура, пластичность, твердость… Часто естественные, при-
родные характеристики материала либо подсказывают направлен-
ность творческого поиска, либо сопротивляются ему. Это по при-
знанию Э. Неизвестного, побуждало его к диалогу с материалом.
Он об этом пишет так: «Власти материала противопоставляла
свою власть скульптура, то есть вступая с пока еще не укрощенной
бронзой в диалог, пытаясь извлечь из нее наиболее выразительные
свойства» [Неизвестный, 1992, с. 136].



Оганов А.А.

12

Задолго до Э. Неизвестного о безоговорочной власти мате-
риала писал И.В. Гёте: «Ни одно произведение искусства не может
быть независимым от того материала, из которого оно созда-
ется…». И ниже: «…материал ведет людей к искусству, а затем
продолжает ими руководить в пределах самого искусства … Мне
представляется весьма вероятным, что египтяне возводили столько
обелисков потому, что их побуждали к этому формы самого гра-
нита» [Гёте, 1975, с. 82–83]. Это и есть та самая вещная субстан-
ция, о которой говорит М. Хайдеггер. Благодаря своему свойству
гранит несет в себе потенциал трансгрессивного претворения в
явление искусства.

В контексте общей проблематики статьи заслуживает вни-
мания казус, происшедший вследствие необычайно резонансной,
если не сказать скандальной, реакции на арт-объект под названием
«Глина № 4», выставленный в Москве на Болотной набережной в
2021 г. Его автор У. Фишер представил на обозрение в качестве
скульптурного произведения четыре бесформенно слепленных
куска глины, отдаленно напоминающих заплывшую человеческую
фигуру. Прохожие недоумевали, испытывая порой чувство непри-
язни, а то и отвращения. В массмедиа во многом преобладала
оценка неприятия скульптуры как произведения искусства. Тем не
менее позже ее экспонировали в музейном пространстве под на-
званием «Большая глина».

Интересно, как эту историю прокомментировал генеральный
директор Эрмитажа М. Пиотровский: «На самом деле эта скульп-
тура похожа на глину. И если вы никогда не видели кусок глины, а
чаще видели кусок дерьма – ну что ж поделать… Многое можно
свести к двум-трем ассоциациям…». И там же: «И если скульпту-
ру “Большая глина” (многозначительно, как нам кажется, музей-
ное переименование скульптуры. – А.О.) поставил музей, то надо
уважать его решение. А не кричать: не то!» [Пиотровский, 2021, с. 24].
Небезучастное отношение М. Пиотровского тем более объяснимо,
если вспомнить, что и в адрес Эрмитажа, бывало, высказывалось
недовольство тем, что в его стенах экспонировались произведения,
исполненные в стилистике также далеко не классической.

Трудно сказать, какую реакцию вызвало бы художественное
творение, будь предметом и целью изображения не глина, а более
благородный материал, подобный мрамору, граниту или бронзе.



Феномен трансгрессии в искусстве

13

Между тем известны примеры возвышенного и благодарного от-
ношения к таким творениям. «Представьте себе, – пишет О. Ман-
дельштам, – монумент из гранита или мрамора, который в своей
символической тенденции направлен не на изображение коня или
всадника, но на раскрытие внутренней структуры самого же мра-
мора или гранита. Другими словами, вообразите памятник из грани-
та, воздвигнутый в честь гранита…» [Мандельштам, 1994]. О том
же цитата из Э. Неизвестного: «В честь бронзы хочется слагать
поэмы. Хотелось бы, чтобы моей поэмой в честь бронзы стал ма-
кет монумента “Древо жизни” [Неизвестный, 1992, с. 136]. Такой
монумент и стал грандиозным творением выдающегося скульптора.

Глина в том же ряду, что гранит и бронза, с ее возможностью
быть претворенной в скульптурное произведение. Стало быть, и
глина заслуживает своего признания, а возможно, и памятника, что,
собственно, и произошло в случае с произведением У. Фишера.

М. Хайдеггер в своей фундаментальной работе «Бытие и
время» приводит одну древнюю притчу: «Однажды Забота пере-
ходила через реку и увидела глинистую почву. Она взяла кусок
глины и стала формовать его. Пока она сама с собой раздумывала,
что создала, подошел Юпитер. Забота попросила придать дух глине.
Юпитер сделал это». Далее из притчи следует, что стоило глине
обрести духовность, как в горячий спор вступили Забота, Юпитер
и Земля, – чьим именем наделить созданье. Рассудил всех Сатурн:
«Пусть существо называется homo, раз оно состоит из humus (земли)»
[Хайдеггер, 1997, с. 197–198]. Поучительная притча, ассоциативно
отсылающая к «Большой глине».

Для О. Мандельштама слово – это «сырьевая природа поэзии»,
для Э. Неизвестного «сырьевая природа» – это бронза, для живо-
писца – краска, для музыканта – звук, для актера – тело… Чтобы
претвориться в произведение искусства, должно произойти пре-
одоление их «самости», самозначимости, природной сущности.
«Слово должно перестать ощущаться как слово», – пишет М. Бах-
тин. И продолжает: «В материале преодолевается возможное вне-
эстетическое определение его: мрамор должен перестать упорство-
вать как мрамор, то есть как определенное физическое явление»
[Бахтин, 1979, с. 167].

Исходный материал творения, будучи трансформированным,
присутствует в нем в снятом виде и только в таком качестве обеспе-



Оганов А.А.

14

чивает художественную бытийность произведения. Существенно,
что преодоление материальной субстанции и ее претворение в ху-
дожественную форму суть единый самотождественный процесс.

Все формы проявления трансгрессии в искусстве происходят
в процессе активного сотворческого восприятия авторских тек-
стов. Только при условии наличия культуры восприятия возможна
полноценная осуществимость трансгрессии. В. Кандинский в цве-
товой гамме картин слышит «низкие и средние звуки виолончели»,
«пение скрипки», удары «церковного колокола» … Краски «благо-
ухают», «лечат» … Подобные примеры синестезии представляют
собой особую разновидность трансгрессии, характерную для му-
зыки, живописи, поэзии.

В акте восприятия художественных текстов запускается
процесс смыслообразований с выходом за пределы самого текста.
Мы не столько читаем текст, сколько «вчитываем» в него (О. Ман-
дельштам). Как пишет Х.Г. Гадамер, «не только от случая к слу-
чаю, но всегда смысл текста превышает авторское понимание. По-
этому понимание является не только «продуктивным, но всегда
также и продуктивным отношением» [Гадамер, 1988, с. 351]. Это
продуктивное понимание и есть выход за пределы заданных в ав-
торском тексте смыслов и рождение новых. Пожалуй, это универ-
сальный принцип искусства. Трудно в этом усомниться по причине,
акцентированной М. Бахтиным в емкой фразе: «Событие жизни
текста, то есть его подлинная сущность, всегда развивается на ру-
беже двух сознаний, двух субъектов» [Бахтин, 1979, с. 285].

Уместно здесь коснуться идеи Р. Барта о «смерти автора».
Это тот случай, когда мысль о превышении авторского текста в
процессе восприятия произведения доведена до крайности. Р. Барт
уподобляет текст сетке, заполняемой читателем, фактически ав-
торский текст вытесняется и целиком замещается смысловыми
образами и ассоциациями читательского воображения. В результате
снимается вопрос об источнике, порождающем эти образы, их
преемственность, без чего трансгрессивный переход, метаморфоза
превращений не состоятся. «Выход за пределы» (М. Бланшо) не
означает снятия исходного, его отрицания. Во всех случаях автор-
ство текста сохраняется. Преодолевается замкнутость на нем, его
границе. Возможно, Софокл или Шекспир не узнали бы свои про-
изведения в их современном исполнении, но ведь они исполняются,



Феномен трансгрессии в искусстве

15

и не по причине величия имен их создателей, а исходя из того, ка-
кое содержание вложено ими в свои произведения, что сказали
они и выразили. Конечно, метафора «смерти автора» не случайна,
и тем не менее такое преувеличение не совсем обоснованно. Во
всех случаях авторство сохраняется – и в акте творения, и в собы-
тии бытия произведения, а с ним и во времени.

Как известно, восприятие и понимание искусства во многом
зависит от условий и способа его презентации. Это может быть
музейное пространство или городская среда, концертный зал или
звуковая запись, театральная сцена или площадь. От того, где и
как происходит встреча с произведением искусства, зависит осо-
бая установка, настрой, приуготовленность на восприятие эстети-
ческого объекта. Обстоятельство это особенно значимо, когда ху-
дожественное изображение не имеет предметной определенности
или выражена она неявно, как в вышеупомянутых случаях.

В характере представления подобных произведений должна
присутствовать некая знаковость, будь то постамент, сцена, арена,
архитектурное сооружение и т.п. Словом, все, что может задавать
модус эстетического восприятия. Справедливо замечание М. Пиотров-
ского о скульптуре, поставленной в музее: значит, это не случайно, и
заслуживает она, по меньшей мере, почтительного отношения.

Проявление трансгрессии в искусстве имеет широкий диапазон.
Многообразие ее форм обусловлено пространственно-временными
условиями бытия произведения. Это факторы исторического эво-
люционирования его смысловой интерпретации, изменчивости
процесса смыслообразований в контексте сменяемых культурных
парадигм художественных школ и направлений. Шокирующим в
свое время было появление импрессионизма (Париж, XIX в.). В XX в.
на протяжении всего лишь нескольких десятилетий от футуризма
и дадаизма до концепт-арта и перформанса искусство многократно
трансформировалось в калейдоскопе новых формообразований,
каждое из которых было трансгрессией. Известны признанные
мастера необычных, часто труднодоступных широкой аудитории
методов и способов художественного письма. В этом ряду В. Кан-
динский, П. Клее, М. Дюшан, Э. Уорхол, И. Кабаков и др.

Трудно даже помыслить, чтобы в прежние эпохи от Антич-
ности вплоть до Нового времени мастера искусств использовали в
своем творчестве что-либо подобное материалу искусства постмо-



Оганов А.А.

16

дернизма. Конечно, из этого не следует, что искусство историче-
ски отдаленной от нас поры испытывало недостаток в средствах
изображения и было в каком-то смысле ущербным в возможности
широкого и многообразного охвата реалий мира и человеческого
бытия. Напротив, великие творения Фидия и Поликлета, Рафаэля и
Микеланджело, Матисса и Родена остаются недосягаемыми по
своей художественной высоте. Так что сам по себе материал никак
не влияет на качественные характеристики произведения. Все дело
в мастерстве художника. Определяющим в этом случае является
не что, а как изображается. До момента своего воплощения в про-
изведение материал совершенно нейтрален.

В современном искусстве постмодернизма «сырьевой» мате-
риал произведений бесконечно множится. Это стекло, пластмасса,
пенобетон, ткани, керамика, сварные конструкции, световые и ла-
зерные эффекты, продукция новых технологий. Границы искусства
стираются, и все актуальнее становится вопрос о его критериях.
Фактор трансгрессии представляется ключевым в его решении.
Только при условии осуществления трансгрессии произведение
искусства может состояться.

Совершенно очевидно, что недоразумения, возникшие у
многих при восприятии «Глины № 4», явились следствием при-
вычного в повседневном быту представления о предметном (вещ-
ном) значении глины. То обстоятельство, что она представлена в
виде скульптуры, никак не повлияло на понимание ее в художест-
венном качестве. Иными словами, не произошла психологическая
установка на произведение искусства, не сменился модус воспри-
ятия, не произошло замещение понятийного понимания образным.

Глина в объективной реальности и субъективном мире ис-
кусства – два разных феномена. В первом случае глина осознается
как всеобщее замкнутое в себе однозначное понятие, исключающее
вольную его интерпретацию. Во втором – она явлена восприятию в
своей единичности, неповторимости, открытости и многозначности.
Более того, как любой феномен искусства, глина наделена цен-
ностным эстетически значимым свойством.

В силу распространенности явлений, означаемых понятием
трансгрессии, возрастает степень его включенности в практику
различных исследований. В данном случае предпринята попытка в
обход традиционному искусствоведческому подходу рассмотреть



Феномен трансгрессии в искусстве

17

творческий процесс в искусстве преимущественно в философском
аспекте.

Проблематика трансгрессии в искусстве с учетом много-
образия форм ее проявления заслуживает обстоятельного исследо-
вания с привлечением аналитического инструментария философии
и прежде всего герменевтики и феноменологии. Несомненно то,
что обращение к категориальным и концептуальным наработкам в
философии позволит преодолеть определенный консерватизм об-
щей теории искусства по отношению к современной художествен-
ной практике, сократить явно выраженную дистанцию между ними.

Список литературы

Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. – Москва : Искусство, 1979. – 424 с.
Гадамер Х.-Г. Истина и метод: основы философской герменевтики – Москва :
Прогресс. – 1988. – 704 с.

Гёте И. В. Об искусстве. – Москва : Искусство, 1975. – 623 с.
Кентавр: Эрнст Неизвестный об искусстве, литературе и философии. – Москва :
Прогресс. Литера, 1992. – 239 с.

Мандельштам О. Собр. соч.: в 4 т. – Москва : Арт-Бизнес-Центр, 1994. – Т. 3. – 527 с.
Пиотровский М. Большая глина // Российская газета, декабрь 2021. – С. 24.
Подорога В.А. Трансгрессия и предел // Новая философская энциклопедия: в 4 т.–
Москва: Мысль, 2001. – Т. IV. – 606 с.

Хайдеггер М. Бытие и время. – Москва : Ad Marginem, 1997. – 452 с.
Фуко М. О трансгрессии // Танатография Эроса: Жорж Батай и французская
мысль середины ХХ века. – Санкт-Петербург : Мифрил, 1994. – С. 111–133.

Цветаева М.И. Об искусстве. – Москва : Искусство, 1991. – 479 с.

References1

Bakhtin, M.M. (1979). Estetika slovesnogo tvorchestva. Moscow: Iskusstvo.
Gadamer, Kh.-G. (1988). Istina i metod: osnovy filosofskoj germenevtiki. Moscow:

Progress.
Gete, I.V. (1975). Ob iskusstve. Moscow: Iskusstvo.
Kentavr: Ernst Neizvestnyj ob iskusstve, literature i filosofii (1992). Moscow: Progress.

Litera.
Mandelʼshtam, O. (1994). Sobr. soch. v chetyrekh tomakh. T. 3. Moscow: Art-Biznes-

Tsentr.
Piotrovskij, М. (2021). Bolʼshaya glina. Rossijskaya gazeta.

1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле
American Psychological Association (APA) 6th edition.



Оганов А.А.

18

Podoroga, V.A. (2001). Transgressiya i predel. Novaya filosofskaya ehnciklopediya. V 4 t.
T. IV. Moscow: Myslʼ.

Khajdegger, M. (1997). Bytie i vremya. Moscow: Ad Marginem.
Fuko, M. (1994). O transgressii. In Tanatografiya Ehrosa: Zhorzh Bataj i francuzskaya

myslʼ serediny XX veka. – Saint Petersburg: Mifril.
Tsvetaeva, M.I. (1991). Ob iskusstve. Moscow: Iskusstvo.

Об авторе
Оганов Арнольд Арамович – доктор философских наук, профес-

сор, профессор кафедры эстетики философского факультета МГУ им.
М.В. Ломоносова; заведующий кафедрой философии и культурологии
Высшего театрального училища (институт) им. М.С. Щепкина, Россия,
Москва, ikh2006@yandex.ru

About the author
Oganov Arnold Aramovich – Doctor of Philosophy, Professor, Profes-

sor of the Department of Aesthetics of the Faculty of Philosophy of Lo-
monosov Moscow State University; Head of the Department of Philosophy
and Cultural Studies of the Mikhail Shchepkin Higher Theatre School (Insti-
tute), Russia, Moscow, ikh2006@yandex.ru

mailto:ikh2006@yandex.ru

